V36exucton Pecny6mkacy COFMKHH CAKIAII Ba3HPJIUTH
Byxopo BUIIOATH XOKHUMIIMTH
A0y Am1 u6H Cuno HOMunaru Byxopo maBmat THOOMET MHCTUTYTH
Nou Cuno xamoaT poHaN
FOHECKO wummapu 6yitinaa Y36ekucton Pecry6mikac Mummii KOMHCCHSICH

Ministry of Health of the Republic of Uzbekistan
Bukhara regional State administration
Bukhara State Medical Institute named after Abu Ali ibn Sino
Avicenna Public Foundation
National Commission of the Republic of Uzbekistan for UNESCO

ABY AJIM UBH CHHO (ABULHEHHA): BYIOK MEPOC BA IUBUJIM3ALIUSA

X111 XAJIKAPO UBH CUHO YKHUIIJIAPH - WJIMUI AMAJIM KOH®EPEHIIU A

MATEPUAJLJIAPU TYIIJIAMUA

2025 iina 21-23 Hosa0pb KyHJaapu byxopo maxpu

———etprst—eesttibi =) i

COLLECTION OF MATERIALS

THE XIII INTERNATIONAL AVICENNA READINGS -
SCIENTIFIC AND PRACTICAL CONFERENCE

ABU ALI IBN SINO (AVICENNA): THE GREAT HERITAGE AND CIVILIZATION

November 21-23" 2025 in Bukhara city

———eprfstf—eeettib =) =i

CBOPHUK MATEPHUAJIOB

X MEKAYHAPOIHBIX ABUHEHHOBCKHUX YTEHUM -
HAYYHO-ITPAKTHYECKOU KOH®EPEHIIUU

ABY AJIM UBH CUHO (ABULIEHHA): BEJIMKOE HACJIEJUE N IMBUJIN3ALIUA

21-23 nonopna 2025 r., r. byxapa

TOHIKEHT - 2025



Taxpup xaifbaTn
Pauc:

XynaspoB A.A.
Anb30Japu:

npod. Temaes HLXK.

akageMuK YOaimgymmaer A.M.

npod. Jxamumos X.K.

Maxmynos H.A.

npod. Hypuaymnaesa K.H.

Tynsranosa KA.

¢.-M.¢.H. CaratoB M.M.

V36ekucton Pecry6imkacu COFIMKHU cakiall Ba3upH,
Nou Cuno xamoat poumn Bacuiimnk Kenrammu pawcu

A0y Am u6H Cuao HOoMuzark byxopo /laBnat THOOMET MHCTUTYTH PEKTOPH
H6n Cuao xaMoaT poHIM OOIIKapyBH ab30CU

V36exncron Pecniy6mikacu J{aBiaT dapMakomescy 60mI MyXappHpH,
Wo6n CuHo xaMoaT poHmm miM-paH OyHHnda MaclaxaTaucu

Nou Cuno xamoat GoHIM OOIIKAPYBH PANCH

dapmareBTHKa XaBCU3IUTH MapKa3uHHUHT (apMaKores: KyMHUTACH PanCH,
Nou CuHo xamoaT GOHIN XOAUMU

Nou Cuno xamoaT GoHau TOMKEHT BUIIOSITH (UIHAIN pax0apu

VY30ekucton Pecny6mikacu @annap akagemusicd Matbaa OYMMU OONUTHFH

© IBN SINO JAMOAT FONDI, 2025 y.



ABU ALI IBN SINONING ISFAXONDAGI ILMIY 1JODI
Jaloliy B.A.
Urganch davlat tibbiyot institute

Abu Ali ibn Sino - musulmon tabibi, o‘rta asrlarningeng mashhur va nufuzli, islom dunyosi faylasuf
olimlaridan biri hisoblanadi. U, aynigsa, Aristotel falsafasi va tibbiyoti sohalariga qo‘shgan hissasi uchun e’tiborga
sazovor bo‘lgan. U yozgan katta falsafiy va ilmiy ensiklopediya bo‘lgan “Kitob ash-shifo’” (“Davo kitobi ™) va “Al-
Qonun fi al-tibb” (Tibbiyot qonuni), tibbiyot tarixida dunyodagi eng mashhur kitoblardan biridir. Avitsennaislomiy
intellektual sahnaga bo‘sh chigmadi. Al-Kindiy, birinchi islom peripatetik (Aristotelchi) faylasufi va turk polimati
al-Farobiy, Aristotelning metafizika asarini ibn Sinodan oldinroq tarjima gilib, sharhlashgan edi. Birog, bular
orasida Ibn Sino sharhlagan asar alohida o‘rin kasb etdi. Avitsennaning o‘z hayoti haqidagi shaxsiy ma’lumotlariga
ko‘ra hamda o‘zining ko‘p yillik shogirdi al-Juzjoniyning yozuvlarida aytilishicha, u 10 yoshida Qur’onni to‘liq
o‘qib, yod olgan. Murabbiy Natiliy yoshlarga boshlang‘ich mantiqni o‘rgatgan va ko‘p o‘tmay ibn Sino o‘zustozini
ortda qoldirib, mustaqil o‘rganishga kirishgan. 16 yoshida Avitsenna tibbiyotga murojaat qildi, bu fan bo‘yicha u
samarali uslubga ega ekanligini da’vo qildi. Buxoro sultoni saroy tabiblarini dovdiratgan dardga chalinganida, Ibn
Sino uning yoniga chagirilib, uni davolaydi. Minnatdorchilik sifatida sulton unga Somoniylar davri shoh
kutubxonasini ochdi, bu tasodifiy xayrixohlik Ibn Sinoni fan va falsafaning chinakam timsoli bilan tanishtirdi. Ibn
Sino o‘zining ajoyib yozuvchilik faoliyatini 21 yoshida boshlagan. Uning nomi bilan 240 ga yaqin asarlar saqlanib
golgan. Ushbu asarlar matematika, geometriya, astronomiya, fizika, metafizika, filologiya, musiqa va she’riyat kabi
ko‘plab sohalami rivojlantirishga bevosita ta’sirini ko‘rsatadi. Ilm yo‘lidagi rivojlanish qiyinchiliklari, ko ‘pincha
o‘sha davrdagi shiddatli siyosiy va diniy nizolarga duchor bo‘lgan Avitsenna hayotiga ham o°z ta’sirini
ko‘rsatmasdan qolmagan va ko‘chib yurish zarurati bilan to‘sqinlik gilgan. Ibn Sino Isfaxonda, “Ala al-Dawlah”
ostidayo‘qotgan tinchlik va behavotirlikni topdi. Agar Ibn Sinoni hayotida xalqoniy kunlar o‘tkazgan deyish
mumkin bo‘lsa, bu kunlar shubhasiz Isfaxonda bo‘lgan, u erda u siyosiy fitnalardan himoyalangan va har juma kuni
0‘z ulamolar mahkamasini o‘tkazib, xohlagan mavzularmi muhokama qilishi mumkin edi. Ibn Sino ana shunday
farovon sharoitda o‘z maktabini yaratdi, ko‘plab asarlar, xususan, “Kitob ash-shifo”ni tugatdi, “Danshanama-i
‘ala’ty” (“Donishmandlar kitobi”) va “Kitob al-najot” (“Najot kitobi”’) ni yozdi hamda yangi va aniqroq astronomik
jadvallarni tuzdi. Isfaxon podshosining yurishlaridan birida Ibn Sino og‘ir oshqozon kasaliga chalinib, uni tuzata
olmaydi. lbn Sino 1037 yil iyun oyida notanish odamga vasiyatini aytib, vafot etadi. O‘z vasiyatida u barcha
qullarini ozod etib, barcha mol-mulkini kambag‘allarga tarqatishlarini so‘raydi. Avitsenna Xamadonda shahar
devori ostiga ko‘milgan, oradan sakkiz oy o‘tgach, uning xoki Isfaxonga olib o‘tiladi va amir magbarasiga qayta
ko ‘miladi.

“AL-ISHORAT VA AT-TANBIHOT” KITOBINING ARXITEKTONIKASI
VA UNING GERMENEVTIK TAVSIFI

Jurayev Sh.S.

Toshkent davlat shargshunoslik universiteti
Sharq falsafasi va germenevtika kafedrasi

O‘zbekiston Fanlar Akademiyasining Abu Rayhon Beruniy nomidagi shargshunoslik instituti kitob fondida

(2213) Shayxurrais Abu Ali Ibn Sinoning “Al-ishorat” degan kitobi saqlanib kelinmoqda. Kitob ikki qismdan iborat:
Ghaidl 8 el Lyl
sl Al gl L) (2

Kitob muqovasi rangi yashil, chet qismiga qizil rang tortilgan. Ikkinchi sahifaga oddiy qo‘g‘oz bilan
go‘shimcha sifatida Ibn Sinoning ba’z axloqiy asarlari va Forobiy haqida ma’lumotlar yozib qo‘yilgan. Kitob holati
o‘qishga yarim tayyor ko‘rinishda, oradagi sahifalarda uzlish va yaroqsiz holatga kelib, qayta restavratsiya qilingan.
Kitobni o‘qish va tushunishga harakat qilgan jarayonimda 13086 ragami bilan yozilgan qisqa ta’rifga duch kelib,
ushbu ragam ostidagi kitobni ko‘rganimda Yunusxon Hakimjonov boshchiligidagi Shargshunoslik institutining
restavratori kitob ustida olib borgan tiklash ishlarini tugatganligi ma’lum bo‘ldi.

Abu Ali ibn Sinoning bu asari o‘sha davr falsafiy fikri va mafkurasini tushunishda, olimning dunyoqarashini
belgilashda g‘oyat katta ahamiyatga ega. Olim “Ishorat” da borliq, jismlar, jihatlar, jon kabi juda ko‘p masalalarga
to“xtalib o‘tgan. Uning mantiqqa oid va boshqa ko‘p fikrlari mazkur asaridan o‘rin olgan.

“Kitob shargshunoslik institutida yagona nusxadan iborat edi. U 745 hijriy (1344 milodiy) yilda Isfahonda
ko‘chirilgan bo‘lib, qo‘ldan qo‘lga ko‘p o‘tgani sababli juda titilib ketgan edi. Buning ustiga uni ko‘chirgan
xattotning xusni xat qonun-goidasiga rioya gilmasdan yozganligi sababli kitobni o‘qish ancha qiyinlik tug‘dirar edi.

179



Bu asarni tiklash ham ancha mashaqqatli ish edi. Yunusxon Hakimjonov o‘zining yaxshi xattotligi, arab tilini puxta
bilganligi sababli bu sharafli vazifani bajarishga muvoffaq bo‘la olgan. Asarda uchragan ko‘p noaniqliklar va
o‘chgan o‘rinlar Nasriddin Tusiy va Faxriddin Roziylarning Ibn Sinoning shu asari ustiga yozgan sharxlariga qarab
tuzatildi, ikki xilliklar kritik tekst prinsipida bet so‘ngida izohlandi’.

Har bir sarlavha xattotlar odatiga ko‘ra, rangli siyohlar bilan ajratilgan. Kitob so‘ngida tiklovchi xattotning
xotimasi ham bor. Bunda ko‘chirilgan kitob tarixi va ko‘chirish sabablari haqida qisqacha ma’lumot bergan.

Yunusxon Hakimjonov ko‘chirgan kitob nusxasining boshlanish 1-sahifasi bilan Eron tadgigotchisi Mujtaba
Zayeri ko‘chirgan nusxasining 187-sahifasi birinchi bo‘lim (Js¥) 2«i)ning boshlanishi bir-biriga mos keldi.

Xotima va vasiyat Yunusxon Hakimjonov ko‘chirgan nusxasining 65-sahifasida keltirilgan. Undan keyin
mantiq qismi boshlangan va muallif o‘zi haqida ma’lumotlarni yozib asarga xulosa bergan. Mazkur kitob 1958-yil
15-yanvarda Toshkentda ko‘chirib, tugatishga muyassar bo‘lingan. Hozirgi kunda Abu Rayhon Berunty nonudagi
Shargshunoslik qo‘lyozmalar institutida “Al-Ishorat va at-tanbihot”ning ikki nusxasi mavjud bo‘lib, kitob ikki
gismdan iborat.

Muallifning muqaddima gismida keltirilgan manbalarga ko‘ra, “Al-Ishorat va at-tanbihot” kitobi Abu Ali ibn
Sinoning eng so‘ngi falsafly asaridir. Aytish mumkinki, u so‘ngi uch oxirgi fasli irfon va tasavvufni o‘zichiga olgan
yagona falsafa kitobidir. Shayx bu kitobida irfon atamalarini eng yaxshi tarzda izohlab bergan va shuning uchun
ham Fahriddin Roziy Ibn Sinoning Ishoratiga yozgan sharxida mantiq va falsafa masalalarida ba’zi raddiyalarini
bergan bo‘lsada mazkur asarning to‘qqizinchi bobining boshida irfon masalalari haqida shunday jumla uchraydi:

48 ) alls Ul a8 L Jal L) 1)
o2y e 43l Y g Al (4a 4] Al Lo L i 438 suall ke

“Bu bob ushbu kitobning eng muhim va eng qimmatli bobidir, chunki u yerda Abu Ali ibn Sino so‘fiylarning
ilm va 2b111rnlarini o‘zidan oldin hech kim qilmagan, undan keyin ham hech kim qo‘shmagan tarzda tartibga
solgan™”.

Falsafa faniga ilm ahllari, unga giziquvchilar tomonidan o‘tkazilayotgan ushbu “Ishorat” tarjimasi, unga
berilgan sharhi ko‘p yillik mehnat mahsuli ekanligiga asoslidir. Bu kitobni yangi avlodga to‘liq holda yetkazish
uchun Hasan Malikshohiyning Tehron universitetida yegirma besh yildan ortiq vaqt maboynida “Ishorat” matni va
sharhini o‘rganishdan tashqari, bakalavr va magistrantlar uchun ushbu kitob bilan mutolaa olib borganligi qayt
etiladi. Jumladan, faylasuf kitobning kirish qismida shunday deydi: “Turli tafsirlarga murojaat qilganimdan so‘ng,
“Ishorat”ning aksariyat masalalari, bo‘limlari va boblari aqlim quvvatiga aylanib, matndagi iboralar xotiramga
muhrlanib qoldi”3.

“Kitob al-ishorot va at-tanbihot” 1035-1036 yillarda Isfaxonda yozilgan Ibn Sinoning eng mukammal falsafiy
asari bo‘lib, 1340-1344 -yillarda ko‘chirilgan. Kitob ikki jilddan iborat bo‘lib, uning birinchi qismi mantiqqa,
ikkinchi qismi esa fizika, metafizika, irfon va tasavvuf masalalariga oiddir.

Birinchisi — mantiq ilmi. U ilmda mutanosiblikdir (tarozi);

Ikkinchisi — fizika (tabiat ilmi). Bu narsalarning harakatlanishi va aylanib turishini ko‘rish mumkin bo‘lgan
iimdir;

Uchinchisi — metafizika (ilohiyot) ilmi. Bu ilm tabiatdan tashqgaridagi ilmdir.

To‘rtinchisi — tasavvuf (irfon) ilmi.

Mantiqqa bag‘ishlangan qismi o‘n bo‘limdan (z¢°) iborat bo‘lib, har bir bo‘lim kichik fasllardan iboratdir.
Bo‘limlarni “Nahaj” deb nomlagan. Nahaj so‘z ochiq, oydinlik, yo‘l ma’nolarida qo‘llaniladi. Birinchi bo‘lim ( z&
Jsll) “mantiqqa kirish” deb nomlanib, o‘n yetti faslni 0‘z ichiga oladi. Ikkinchi bo*lim (<& z¢l)) “jins va tur”
hagida bo‘lib, o‘n bir fasldan iboratdir. Bu bo‘limda esa, beshta oddiy so‘z haqida boradi: Jins (u«ia), tur(g s) ,
turlar o‘rtasidagi farq (=), xo0ssa (atribut)(ials) | ta’rif (33) va(ps)

Uchinchi bo‘lim (&8 z¢ill) “Xabar tarkibi” haqida o‘nta fasl bilan davom ettirgan. Shu tartibda mantiqning
tuzilishi va tartibini o‘n bo‘limdan iborat bo‘lgan fasllar asosida chiroyli bezatib, izohlar bilan to‘ldirgan.
Ishoratning mantiqqa bag‘ishlangan qismining boshlanishi basmala bilan boshlanib, muallif hagida mugaddimasi
mavjud. Kitobning kirish qismida Arastu mantig‘i bilan tanishganligi va o‘rganganligi haqida ma’lumotlar uchraydi.

Kirish qismida muallif ishni mantiqiy taqdimot bilan boshlashini, so‘ngra fizikaga o‘tishi va metafizika bilan
bog liq(ald W 54dxnkhll Ale) masalalami ko‘rib chiqayotganligini aytadi.

Birinchi bo‘lim mantiqning maqsad va vazifalarini belgilaydi. Ya’ni, birinchi qismini “Al-gismul avval fi
ilmul mantiq” (mantiq ilmidagi birinchi qism), deb yozadi. Ikkinchi qismini esa, “An-nahajul avval fi g‘aradul
mantiq” (mantiq manfaatlariga olib boruvchi yo‘l) deb nomlaydi. Manashu qismida Abu Ali ibn Sino shunday
yozadi: “Mantiq inson tafakkurining boshlang‘ich qismi bo‘lib, hayoti davomida ko‘p uchraydigan mas alalarga
yechim topish uchun xizmat qiladigan tushunchadir”, deb ta’kidlaydi.

 risov A. O’zbekiston madaniyati. Ne 24. (229) 19-mart, chorshanba, 1958-yil.
2 Fahriddin Roziy. “Sharx ul-Ishorat”. -Tehron. B. 213.
% Hasan Malikshohiy. Ibn Sina. el-isarat ve’t-Tenbihat. Tehran 1988. S. 27.

180



Kitobning ikkinchi qismi ham o‘n bo‘limdan iborat bo‘lib, unda fizika, metafizika, irfon va tasavvuf
masalalariga bag‘ishlangan kichik fasllar mavjud. Abu Ali ibn Sino bu kitobning fizika va metafizika bo‘limlarini
nomlashda “Namat™, deb izohlaydi. Kitobning ilk uch “namat” bo‘limlari fizikaga aloqadordir. Ibn Sino fikriga
ko‘ra, fizika — bu tabiiy jiamlarga bog‘liq bo‘lgan ba’zi uslub va mohiyatlamni (narsalarni) o‘rganadi. Bunday
yondashuv nafagat oy ostidagi dunyo jismlariga, balki osmon sferasidagi jismlarga ham tegishlidir. Shunga asos
sifatida bu tamoyillar uchtadir: materiya, shakl va aqgl. Birinchi namat, jismlarning mohiyatini (jismlarning moddasi
yoki haqiqati va unga nima bog‘liqligini o‘rganish) anglatadi. Ushbu namat o‘ttiz besh faslni oz ichiga oladi.
Birinchi besh faslida atomistik nazariyaning mohiyati tushuntirilib, ular jismlar sifatida tuzilgan kesilmaydigan,
sinmaydigan va bo‘linmaydigan qismlardan iboratligi keltiriladi. Ibn Sinoning fikricha, jismlar haqiqatda uzluksiz
bo‘lsa-da, tashqi sezgilar tomonidan tasdiglanganidek, ular potensial bo‘linish xususiyatiga ega, aynigsa, ularning
hayoliy bo‘linishi cheksizdir. Xuddi shunday tartibda jismlaming lokomotiv almashinuvi bo‘lgan harakat va
harakatning o‘Ichov birligi bo‘lgan vaqt ham cheksizlikda bo‘linishi beshinchi faslda keltiriladi.

Materiyaning mavjudligini tasdiqlovchi dalillar oltinchi va to‘qqizinchi fasllarda keltirilgan bo‘lib, bunda
jismlar haqiqatda uzluksiz, lekin potensial bo‘linishi mumkin bo‘lganligi sababli, ular bo‘linish va uzluksizlik yoki
diszyunksiya, konyunksiyani qabul qilish qobiliyatiga ega bo‘lishi kerak. Bu qobiliyat 0‘z-0‘zidan uzluksiz bo‘lgan
narsaga tegishli bo°lib, u bilan tana shakli nazarda tutiladi. Bundan shunday xulosa qilish mumkinki, bo‘linish va
uzluksizlikni gabul gilish gabiliyati tegishli bo‘lgan narsaga materiya, deyiladi.

10-faslda migdor va jismoniy shakl o‘zi joylashgan va u jismoniy shakl bo‘lgan narsa bilan
birlashtirilganligini ta’kidlaydi. Bunday birlashtirilish birinchi masala (al-hayula al-ula) dir. Ushbu fasldagi mazmun
shuni anglatadiki, materiya har xil miqdorlarni qabul qilish qobiliyatiga ega bo‘lganligi sababli, narsa miqdorining
kattaligi yoki kichikligi boshqa narsaga emas, balki ushbu narsaning materiyasi qancha miqdorga ega bo‘lishi bilan
belgilanadi.

11 dan 13-faslgacha shakl materiyadan xoli bo‘lmasligini isbotlab beradi. Shunday tartibda birinchi namat
materiya xususida bo‘lib, uning mavjudligini dalillar bilan tushuntiradi.

Ikkinchi namat, jismlarning yo‘nalishi, birinchi va ikkinchi jismlaming alogadorligini izohlaydi. Uchinchi
namat, yer va samodagi jismlar xususidadir.

Metafizika bo‘limida esa, borliqning turlari va kamchiliklari haqida mulohaza yuritgan. Shubhali joyi
shundaki, Ibn Sino “Al-Ishorat va at-tanbihot” asarida “metafizika” deganda nimani nazarda tutganligini
ochiqlamagan. Uning “Kitob ash-Shifo”, “An-Najot”, “Donishnoma” kabi boshqa yirik asarlarida bu terminga
aniqlik kiritib o‘tgan. Ya’ni, ushbu asarlarida “birinchi falsafa”, “ilohiy ilm”, “mutloq hikmat”, deb ham atagan
metafizika atamasi shu ma’nolami to‘la anglangan nazariy falsafa tamoyillarini namoyon etishini bildirib o‘tgan.
Boshqacha qilib aytganda, metafizikaning predmeti fizika va matematikada bo‘lgani kabi, unga alohida bir narsa
bog‘langan darajada emas, balki ob’yektlarga bog‘langan miqdor, sifat, harakat va reaksiya tarzida mavjuddir.

Abu Ali ibn Sino fizika qonunlarini “Al-Ishorat va at-tanbihot”ning ilk uch bo‘limida izohlagandan so‘ng,
metafizika masalalarini “Borliq va uning sabablari” bo‘limida, ya’ni to‘rtinchi namatda yigirma to‘qqiz faslni o‘z
ichiga olgan bu bo‘lim orqali mohiyat va borliq sabablarini farqlash, shuningdek, boshqa barcha narsalarning
mavjudligiga sabab bo‘lgan sababsiz mavjudot mavjudligini isbotlashdir. Aniqroq qilib aytganda, bu bo‘lim orqali
mohiyat sabablari bilan emas, balki mavjudlik sabablari bilan shug‘ullanadi. Sababsiz mavjudotning mavjudligi
ko‘rsatilg‘ch, uning tabiati batafsil muhokama qilinadi.

Beshinchi namat “g!uY) 5 auall & (yaralsh va yaratish) hagida bo‘lib, unda oddiy odamlaming biror narsa
paydo bo‘lgandan keyin uning mavjudligi sababiga bo‘lgan ehtiyojga to‘xtaydi, degan qarashlaridan boshlanib,
narsalarning zaruriyati va imkoniyati haqidagi turli garashlar bilan yakunlanadi.

Oltinchi namat “<xi 3l (8 gl g llall 8 (Tartibga solingan magsad va g‘oyalar) hagidabo‘lib, tartibga
soluvchi borligning yaralishidagi sabablar va g‘oyalar bayon etilgan. Nasriddin Tusiy oltinchi namatning
qgonunlarini ochiqlar ekan, Faxriddin Roziydan farqli o‘laroq, bu bo‘limda fasllarning masalalarini va izohlarini
shunday tushuntiradi: Ibn Sino to‘rtinchi namatda borliqning ilk yaratilishini va mumkinlarning borlig‘ini Ik sabab
sifatida ishotladi, zaruriy borligni ilk sababi sifatida tushuntirdi. Beshinchi namatda esa bu masala yuzasidan zaruriy
borligning kamchiliklari yoritildi va sabablarning sababi orasidagi masofa borligini o‘rtaga qo‘ygan. Bu namatda
esa, to‘g‘ridan to‘g‘ri sabablarning g‘oyalariga ishora qiladi.

Yettinchi namatda esa, “mavhum borliq”ning sabablari va holatlarini bayon etish bilan “ruhning tanadan
ko‘chishi”ni aniq va mazmunli shaklda tushuntirib bergan.

Sakkizinchi namat “Baxt, saodat” haqida bo‘lib, unda insonning yashash tarz, quvonchi, lazzati haqida
fikrlar bildirgan.

To‘qqizinchi namat “Oriflarning maqomi” haqida bo‘lib, unda ilmli inson yo‘li so‘fiylar hayoti haqida
izohlar keltirgan. “Darhaqiqat oriflaming dunyoviy hayotlarida faqatgina ularga xos bo‘lgan, (boshqalarda
bo‘lmagan) daraja va maqomlari bor. Ularning o‘zlariga xos botiniy va zohirly amallari mavjud bo‘lib, ularni
bilmaydiganlar rad etadilar, biluvchilar esa, ushbu amallarni ulug‘laydilar”z. Jumladan, shu qismda “Salomon va

! Tbn Sino “Al-Ishorat va at-tanbihot” asarining bo’limlarni “Nahaja” va “Namat™ so’zlari ostida ta’riflagan, 0’zbek tiliga bo’lim
deb gabul gilish mumkin.
2 Goichon A.M. lbn Sina (Avicenne). Livre des directives et remarques (Kitab al-isarat wa I-tanbihat). —Paris, 1999. -P. 248.

181



Ibsol” qissasini misol tariqasida keltirgan.

O‘ninchi namat “Mo‘jizaviy sirlar” haqida bo‘lib, unda oriflarning hayot tarzi va amallari xususida
mulohazalar bergan.

Bu kitobni tarjima va izohlashda matnlardagi iboralarga bog‘liq so‘zlarni va Abu Al ibn Sinoning
g‘oyalarini anglashga oid bahslarni mazmunini to‘liq ochib berishga harakat qilindi. Tarjima jarayonida imkon
gadar tushunchalarning asli ma’nosida berishga harkat qildim.

Butun islom mutafakkirlarining oliy magsadi ideal jamiyatni shakllantirishda o‘z g‘oyalarini yoritib berish
orgali baxtga erishish masalasini ilgari surgan. Chunki, Islom mutafakkirlarining baxt tushunchasiga ta’rif berishi
oliy maqsadi bo‘lganligini ko‘rishimiz mumkin. So‘ngra Islom mutafakkirlariningmaktablarida qisqacha ta’riflar
berish boshlanganini ko‘rish mumkin. Ibn Sinodan so‘ng kalom, falsafa, irfon va tasavvuf ma’nolari nurga
o‘xshatildi, va falsafiy maktablar haqida ko‘proq to‘g‘ri bir xulosada bo‘lishimiz mumkin. Umuman olganda, Islom
mutafakkirlari haqiqatga erishish va ilm olish uchun to‘rt usulni ilgari surganlar: Sharq mashshoiyyun vakillarining
usuli, kalom usuli, irfon va tasavvuf usuli.

Abu Ali ibn Sino o‘zining so‘nggi falsafiy asari bo‘lmish “Ishorot va tanbihot”ning sakkizinchi bo‘limida
baxtning turlari va eng mukammal baxt haqida so‘z yuritarkan shunday deydi: “Ba’zlar baxtni fagat moddiy
lazzatlarga erishish va vaqtinchalik hissiy ehtiyojlarni qondirish deb o‘ylashadi”. Abu Ali ibn Sino bu faslda shu
so‘zlami bayon etgan holda uni turli tomonlardan qattiq tanqid qiladi va bu boradagi o‘z fikrini quyidagicha
ifodalaydi: Keng omma nazarida umumiy tushunchasi shundayki, baxt nafs lazzatlardan bahramand bo‘lish va idrok
etishdan iborat. Kishilar lazzatning fagat sezgilar orgali his gilish va idrok etish mumkin, deb hisoblaydi va sezgi
a’zolari orqali olinmagan lazzatni yo inkor etadilar yoki hissiy lazzat bilan solishtirganda ulami yo‘q deb
hisoblashadi. Holbuki, botiniy va agliy lazzat hissiy lazzatlarga garaganda bir necha barobar kuchlidir.

Ishorat kitobida masalalarning aksariyati mashshoiyyun falsafa usuli tilga olingan bo‘lsa ham, kitobning
so‘ngi uch bobida irfon va tasavvuf usullari tahlil gilingan, mavzular orasida kalom usuli alohida ajralib turadi.
Ishrog usuli kamdan kam uchraydi.

Abu Ali ibn Sino asarlarida falsafa, kalom va irfon bilan birgalikda uch maktabga oid xususiyatlarni o‘zining
asarlarida mujassamlashtirgan mutafakkirlardan biridir. Avvalo, shuni ta’kidlash kerakki, falsafaning ishi daliliy fikr
yuritishga (deduksiyaga) asoslanadi va bular olti gism aporiyalardan iborat. “Ishorat” kitobida hammasi ham daliliy
asoslarga ega bo‘lmagan, balki bahsli xarakterga ega bo‘lgan masalalar ko ‘tarilgan.

AVICENNA’S LEGACY IN THE HUMANITIES AND THE PERSISTENCE OF
CULTURAL MEMORY

Khajiyeva F.M.

Bukhara State University

The global recognition of a region is often anchored not by its political borders but by its association with
transcendent intellectual figures. Uzbekistan, and specifically the historical city of Bukhara, exemplifies this
phenomenon. Its name is powerfully evoked by the legacy of Abu Aliibn Sina, known in the West as Avicenna. A
millennium after his life, his name acts as a universal cipher for scientific and philosophical excellence. This article
employs Jan Assmann’s theory of cultural memory to argue that Avicenna’s monumental contributions have secured
a perpetual place for his homeland in the world’s collective consciousness. By tracing how his work is remembered
and re-appropriated, we can illuminate the process by which a historical figure becomes a foundational pillar of
cultural identity. Through this lens, Bukhara emerges not merely as a geographical location, but as a durable symbol
within our shared intellectual history.

This examination focuses on the portrayal of Avicenna in two influential modern literary works from
different cultural spheres: Noah Gordon’s The Physician (USA) and Maqsud Qoriyev’s Ibn Sino (Uzbekistan).
These novels reflect distinct yet complementary perceptions of his legacy. Gordon’s work presents Avicenna as a
symbol of intellectual authority and scientific rationality, embodying the Western fascination with the Islamic
Golden Age. In contrast, Qoriyev’s novel portrays him as a national and spiritual figure, rooted in the cultural
memory of Central Asia. A comparative analysis of these works highlights how modern literature preserves and
reinterprets a shared intellectual heritage, fostering synergy between East and West.

The analysis of Avicenna’s representation can be fruitfully approached through Cultural Memory Theory,
developed by Jan and Aleida Assmann. This framework explains how historical figures and intellectual
achievements are remembered, reshaped, and transmitted across centuries. Unlike communicative memory, bound to
living generations, cultural memory encompasses long-term symbolic forms like literature, monuments, and
institutions that preserve identity across time (J. Assmann, 1995; A. Assmann, 2011).

Central to this theory are “figures of memory” (Erinnerungsfiguren)-individuals or symbols that serve as
durable carriers of meaning. Avicenna stands as one such figure. His image is not preserved statically but undergoes
continual reinterpretation, ensuring his relevance in new epochs (Erll, 2014).

182



IBN SINA’S PSYCHO-PHILOSOPHICAL INTERPRETATION OF THE QUR’AN ....ccoooveiirererenreeerseeienens 170
Bekmirzayev |.

ABU ALI IBN SINO TA’LIMOTIDA AXLOQ FALSAFA ...ttt sttt sss st ssssss s snens 176
Berdiev O.L.

ABUALI IBN SINO MEROSINING IJTIMOIY-GUMANITAR FANLAR RIVOJIDAGI O’RNIL......cccvuuuenee. 178
Ermetova Z.T., Abdullayeva H.T.

EPISTEMOLOGY IN AVICENNIAN TRADITION ..ottt et ses st sesses st sssessssen 178
Insha-Allah Rahmati

ABU ALI IBN SINONING ISFAXONDAGI ILMIY 1JOD! ..ot seieeeisessesessessss s sssssssssssssssssens 179

Jaloliy B.A.

“AL-ISHORAT VA AT-TANBIHOT” KITOBINING ARXITEKTONIKASI
VA UNING GERMENEVT IK TAVSIF ..ottt 179
Jurayev Sh.S.

AVICENNA’S LEGACY IN THE HUMANITIES AND THE PERSISTENCE OF CULTURAL MEMORY ..182
Khajiyeva F.M.

IN IBN SINA'S VIEWS, THE STAGES OF NATURAL EVOLUTION ARE SPIRITUAL

AND DIVINE VIBEWS ...ttt st ettt sttt sttt st b e b ettt eba s st st e e st be b e st st et essse et et e be st st s be st st abebs st stabeasseatas 184
Mukhamedova N.

IBN SINA'S VIEWS ON THE SPIRITUAL SOUL GIVING LIFE TO THE HUMAN BODY IN

HIS WORK ON THE SPIRIT ..ottt sttt sttt sttt s ettt e st st st bess st st e b st sesbe s st st et esssebebesestebesessseatas 184
Mukhamedova N., Makhmatkulov Sh.

THE CONTRIBUTION OF IBN SINA’S THEOLOGY TO PHILOSOPHICAL THOUGHT ..ooeeeeeeeeeen, 185

Nurdygulov S., A.A. Ryskiyeva

AVICENNA, THE OUTSTANDING DOCTOR: A UNIQUE AND WORLD-WIDE MEDICAL LEGACY ...187
Nurillayev F.

IBN SINO TA’LIMOTIDA ETIKA, ESTETIKA, MA’NAVIYAT

VA MA’RIFAT TUSHUNCHA LARINING AHAMIYAT ] oottt ess st s s 188
Omonova G.S., Axmedova N.M.
NUTIMOIY FANLARDA IBN SINO HIKMATLARINI IZOHLI O‘RGANISH MASALALARI ....ccoverreee. 189

Ostonaqulov I.
THE THEORY OF THE POSSIBILITY OF AWARENESS IN ANIMALS BASED ON

IBN SINA’S AL-MUBAHATHAT ..ottt sttt seb bbb bbb bbbttt 190
Ghasem Pourhasan, Zahra Haji Shahkaram

ABUALI IBN SINO MEROSINING CHET TILLAR RIVOJIDAGL O ‘RN ....ccvuviriniirirrineireneniesinenesssessenessneens 191
Qurbonova GA.

AVICENNA’S POETRY — ASA METHOD OF MENTAL TREATMENT ...ooviniinnirensee e 192
Rakhimov M.

ABOUT IBN SINO'SWORKS IN THEFIELD OF MEDICINE ........occsiiniiieiiiriiniisesseeseeseeeeeseessssssessseeenees 193

Rasulova N.F., Abdiraimova Y.

IBN SINO'S VIEWS ON THE INFLUENCE OF THE ENVIRONMENT

AND A HEALTHY LIFESTYLE ON HUMAN HEALTH ..ottt ssss s s ss s s 194
Shakirova D.

THE COLLABORATION OF IBN SINA AND ABURAYKHON BERUNI IN THE DEVELOPMENT OF

MEDICAL SCIENCEIN THE 10TH CENTURY ..ottt sttt st st s st beas sttt sns s snanan 194
Voronina N.

ABUALI IBN SINONING MUSIQA SOHASIDAGI BILIMI.....ccoiieiiiceriectee st 195
Yakubova A., Jaloliy A.

BUYUK TABIB IBN SINO O‘GITLARINING OILA TARBIYASIDAGI AHAMIYATI ..o 196
Yuldasheva R.O".

KOPPEIALIMOHHA ST B3AMMOCBA3b ITAPAMETPOB,

OTPAXAIOIINX COCTOAHUNE UEJIOBEKA B TPYJJAX ABUILIEHHDBI ..o 196
AGnyrannena [I1X.

HACJIEIVE WBH CUHBL: ®WIOCODMS, MEAULIMHA W COBPEMEHHBIE IMOJXO/bI

K BIIOPOBDBIO ... bbb b s 197
Ab6nypaxmonos J1.P., lllerait O.A.

288



