Toshkent davlat
shargshunoslik universiteti

XX1 ASR: FAN VA TA'LIM
MASALALARI

ilmi jurnali

ISSN: 2181-9874

—_—

| EDUCATION

2025



“XXI asr: fan va ta’lim masalalari” ilmiy elektron jurnali. Ne3, 2025 yil ISSN: 2181-9874

MARKAZIY OSIYO TASAVVUF TARIXINING NEMIS OLIMI YURGEN
PAUL TOMONIDAN TADQIQI: NAQSHBANDIYYA MISOLIDA

Shahzod Abdurasulov

Tayanch doktorant

“Tarixshunoslik, manbashunoslik va tarixiy tadqiqot usullari” yo ‘nalishi
Toshkent davlat shargshunoslik universiteti

E-mail: abdurasulovshahzod944@gmail.com

Tel: +998 94 602 23 99

IImiy rahbar: Alisher Doniyorov

Tarix fanlari doktori, professor

Markaziy Osiyo xalglari tarixi kafedrasi
Toshkent davlat shargshunoslik universiteti
E-mail: alisher_doniyorov@tsuos.uz

Annotatsiya. Magola Markaziy Osiyo tasavvuf tarixining nemis olimi Yurgen
Paul tomonidan o ‘rganilishi va uning Nagshbandiyya tariqatiga doir tadqiqotlaridagi
yondashuvni tahlil giladi. Paul Nagshbandiyya harakatini siyosiy, ijtimoiy va
madaniy tizim sifatida ko ‘rib, tasavvuf institutlarining (silsila, xonaqoh, vaqf)
Jjamiyatdagi o ‘rnini yoritgan. Tadgiqotda Nagshbandiya tarigatining fagat diniy
“order” emas, balki ijtimoiy va madaniy tizim sifatida talqin etilishi ochib beriladi.
Shuningdek, maqgola Yurgen Paulning G‘arb tarixshunosligida Markaziy Osiyo
tasavvufini o ‘rganish metodologiyasining rivojlanishiga qo ‘shgan ilmiy hissasini
ko ‘rsatadi.

Kalit so‘zlar: Yurgen Paul, Nagshbandiyya, tasavvuf, Markaziy Osiyo, G ‘arb
tarixshunosligi, ijtimoiy tizim, metodologiya, tarixiy yondashuv, sufiylik maktabi,
vaqf.

A RESEARCH OF THE HISTORY OF CENTRAL ASIAN SUFISISM BY
GERMAN SCHOLAR JURGEN PAUL: ON THE EXAMPLE OF
NAKSHBANDIYYA

Shahzod Abdurasulov

Ph.D student

“Historical studies, source studies, and historical research methods”

Tashkent State University of Oriental Studies

E-mail: abdurasulovshahzod944@gmail.com

www.shargjurnali.uz DOI: 10.5281/zen0d0.17587678
307



“XXI asr: fan va ta’lim masalalari” ilmiy elektron jurnali. Ne3, 2025 yil ISSN: 2181-9874
Tel: +998 94 602 23 99

Scientific supervisor: Alisher Doniyorov

Doctor of Historical Sciences, Professor
Department of History of the Peoples of Central Asia
Tashkent State University of Oriental Studies
E-mail: alisher_doniyorov@tsuos.uz

Annotation. The article analyzes the German scholar Jirgen Paul's study of
the history of Central Asian Sufism and his approach to his research on the
Nagshbandiyya order. Paul viewed the Nagshbandiyya movement as a political,
social, and cultural system and highlighted the role of Sufi institutions (silsila,
khanaqoh, wagf) in society. The study reveals the Nagshbandiyya order not only as a
religious “order” but also as a social and cultural system. The article also shows
Jiirgen Paul’s scientific contribution to the development of the methodology for
studying Central Asian Sufism in Western historiography.

Keywords: Jurgen Paul, Nagshbandiyya, Sufism, Central Asia, Western
historiography, social system, methodology, historical approach, Sufi school, wagf.

NUCCJEJOBAHUE HCTOPUU CPEJHEA3ZHATCKOI'O CY®U3MA
HEMEIIKUM YUEHBIM IOPTEHOM ITAYJIEM: HA IPUMEPE
HAKIIBAHIUNN

Illax300 A6oypacynoe

basosviii dokmopanm

«HMcmopuueckue ucciedosanust, UCMOYHUKOBeOeHUEe U MEeMOObl UCOPUYECKUX
uccne008aHuLly

Tawxenmckuil 20cy0apcmeenHbvlil YHU8epcumem 60CmoK08eO0eHUs.
Inexkmponnasn nouma: abdurasulovshahzod944@gmail.com

Ten.: +998 94 602 23 99

Hayunwiii pykosooumens: Anuwep /lonuopos

Hoxmop ucmopuueckux nayx, npogeccop

Kadgheopa ucmopuu napooos I]lenmpanvrou Asuu

Tawkenmckuil 20Cy0apcmeenHvlll YHUBEpCumen 0CmMoK0B8e0eHUs
Onexmponnas nouma: alisher doniyorov(@tsuos.uz

Aunnomayua. B cmamve ananuzupyemcs uccieoo8aHue Hemeyko2o y4eHo20
FOpeena Ilayns no ucmopuu cygusma 6 ILlemmpanvhoii A3uu u e2o nooxoo K

www.shargjurnali.uz DOI: 10.5281/zen0d0.17587678
308



“XXI asr: fan va ta’lim masalalari” ilmiy elektron jurnali. Ne3, 2025 yil ISSN: 2181-9874
usyuenuio opoena Haxwoanous. Ilaynv paccmampusan osuscenue Haxwbanous xkax

NOIUMUYECKVIO, COYUANbHYIO U  KYIbMYPHYIO CUCmeMy U NOOYEPKUBAL pPOJb
cy@uiickux uHCmumymos (Cuibcuia, Xamakox, eaxg) e obuwecmee. Hccnedosanue
packpvisaem opoen Haxuwibanous ne monvKo KAK penucuo3uvlll «OpOeH», HO U KaK
coyuanvhylo U KyabmypHyto cucmemy. B cmamve maxoice nokazam HayyHuli 6K1AO
FOpeena Ilayna 6 pazsumue memooono2UU U3YYEHUS YEHMPATbHOAZUAMCKO2O0
cyghuzma 8 3anadHol ucmopuozpaghuu.

Knioueewie cnosa: IOpeen Ilaynv, Hakwobanous, cygpusm, Llenmpanvrasn A3us,
3anaouas ucmopuocpagus, coyuarbHas cucmemd, Memoooa02Us, UCMOPUYECKUL
no0x00, cyguiickas wKoa, 8axKag.

KIRISH

Islom tarixining ajralmas yo‘nalishi bo‘lgan tasavvufning shakllanishida
Markaziy Osiyo allomalari yetakchi o‘rin tutadi. Bu yerda shakllangan
Nagshbandiyya, Yassaviyya va Kubraviyya tarigatlari keyinchalik butun musulmon
dunyosiga yoyilgan. G‘arbda, aynigsa Germaniyada, bu yo‘nalishga bo‘lgan ilmiy
gizigish XX asr oxiri va XXI asr boshlarida sezilarli darajada kuchaydi. Mazkur
magolada Germaniyalik islomshunos olim, professor Yurgen Paul' asarlarida
Markaziy Osiyo tasavvuf allomalari va tarigatlari ganday talgin etilgani tahlil gilinadi.
U tadqgiqotlarida o‘rta asrlarda va ilk yangi davrda Markaziy Osiyo va Sharqiy
Erondagi islomga alohida e’tibor qaratgan. Yurgen Paul Markaziy Osiyo tasavvuf
tarixi va ijtimoiy jarayonlarni chuqur tadqiq gilgan. Olimning “Die politische und
soziale Bedeutung der Nagsbandiyya in Mittelasien im 15. Jahrhundert?
(Nagshbandiylikning XV asrda Markaziy Osiyodagi siyosiy-ijtimoiy ahamiyati),
“Doctrine and Organization of the Khwajagan/Naqshbandiya in the First
Generation after Baha’uddin Nagshband™ (Ta’limot va tashkilot: Xvajagon—

1 Yurgen Paul (1949, Lindgolm, Germaniya) - nemis islomshunos olimi va tarixchisi. U hozirda Halle-Vittenberg
Martin Lyuter universitetida islomshunoslik bo'yicha nafagadagi professor. Yurgen Pol 1989-yilda “Die politische und
soziale Bedeutung der Nagsbandiyya” (“Nagshbandiyaning XV asrda Markaziy Osiyodagi Siyosiy-ijtimoiy ahamiyati” )
mavzusidagi dissertasiyasi bilan doktorlik dissertatsiyasini qo‘lga kiritgan va u yuksak baholarga sazovor bo‘lgan. 1990-
91-yillarda Istanbuldagi nemis sharq jamiyati Sharq institutida ma’ruzachi sifatida faoliyat olib borgan. Olim 1993-yilda
Hamburg universitetini sharqshunoslik yo‘nalishi bo‘yicha tamomlagan. 1995 yilda Halle-Vittenberg universiteti
qoshidagi Sharq institutiga islomshunoslik professori etib tayinlangan. 2014 yilda nafagaga chiqqan. U ko‘plab
masalalar gatorida so‘fiylik tariqatlarini ham o‘rgangan. U Markaziy Osiyodagi tasavvuf qo‘lyozmalarini tarixiy manba
sifatida tadqiq etdi.
2 Paul J. Die politische und soziale Bedeutung der Nagsbandiyya in Mittelasien im 15. Jahrhundert. — Berlin, 1991. —
265 s.
3 Paul J. Doctrine and organization. The Khwajagan-Nagshbandiya in the first generation after Bahauddin. Berlin, 1998.
-85p.
www.shargjurnali.uz DOI: 10.5281/zen0d0.17587678
309



“XXI asr: fan va ta’lim masalalari” ilmiy elektron jurnali. Ne3, 2025 yil ISSN: 2181-9874
Nagshbandiya tarigati Bahouddin Nagshbanddan keyingi birinchi avlodda),

“Forming a Faction: The Himayat System of Khwaja Ahrar”* (Siyosiy ta’sir
shakllanishi: Xoja Ahrorning himoyat tizimi), “The Rise of the Khwajagan-
Nagshbandiyya Sufi Order in Timurid Herat”® (Temuriylar davridagi Hirotda
Xvajagon—Nagshbandiya sufiy tarigatining yuksalishi), “Aymaq in 16th-Century
Persian Sources from Central Asia”® (XVI asr Markaziy Osiyo fors manbalaridagi
aymoq tushunchasi) kabi tadgigotlarida tasavvuf tarigatlarining tashkil topishi va
ularning ijtimoiy ta’siri atroflicha yoritilgan. Shuningdek, u Markaziy Osiyoda
islomlashuv jarayonlari, xususan tasavvuf allomalari hagidagi rivoyatlar va ularning
tarixiy ahamiyatini o‘rgangan ilmiy maqolalar muallifidir. Paulning yondashuvi diniy-
ma’rifiy manbalarni ijtimoiy-igtisodiy tahlil bilan uyg‘unlashtiradi. Uning fikricha,
tasavvuf nafaqat ichki ruhiy tajriba, balki o‘z davrining ijtimoiy tuzilmasi va siyosiy
vogeligiga ta’sir ko‘rsatgan hodisadir. Shu bois, Paulning ilmiy ishlari G‘arb
akademik doiralarida Markaziy Osiyo mutasavviflari merosini yangi nugtai nazardan
tanitishga xizmat qilmoqda.

Yurgen Paul o‘z tadqiqotlarida turli yozma manbalardan foydalanadi:
tazkiralar, hagiografik asarlar, vagf hujjatlari, maktublar va risolalar shular
jumlasidandir. Olim nagshbandiylikka oid tadgigotlarni olib borayotganda bevosita
unga taalugli bo‘lgan manbalarga murojaat qiladi. Xususan, Salohiddin ibn Muborak
al-Buxoriyning “Anisul-tolibin va uddatus-solikin”’, Abdurahmon Jomiyning
“Nafahot al-uns va hazorot al-quds™®, Bahouddin Nagshbandning shogirdi
Muhammad Porsoning “Qudsiya”® Sayfiddin Ali Safiyning “Rashohat-ul-ayn-ul
hayot”® kabi manbalarga murojaat qiladi. Bu yo‘lda Yurgen Paulga rossiyalik

4 Paul, J. Forming a Faction: The Himayat System of Khwaja Ahrar / International Journal of Middle East Studies, 23(4)
(1991): 533-549.

5 Paul, J. “The Rise of the Khwajagan—Nagshbandiyya Sufi Order in Timurid Herat.” In: Green, N. (Ed.), Afghanistan’s
Islam: From Conversion to the Taliban (pp. 71-86). Oakland: University of California Press, 2017. DOI:
https://doi.org/10.1525/luminos.23

® Paul, J. Aymagq in 16th-Century Persian Sources from Central Asia. Qo‘lyozma (IVR RAN A-210 majmuasi asosida).
2021. 51-76 p.

" Salohiddin ibn Muborak al-Buxoriyning “Anisul-tolibin va uddatus-solikin. O‘zZRFA SHI Qo‘lyozmalar fondida 2520/1
ragami ostida saglanadi.

8 JKowmmuit A. Hadaxotyn-yHc / Tapskuma Kynésma manan Kynésma V3POA 1IN Kynésmanap houamma 7286 pakamu
OCTH[Ia CaKJIaHa/IH.

® Muhammad Porso. Qudsiya. O‘zbekiston FA Abu Rayhon Beruniy nomidagi Shargshunoslik institutida 6546\2 ragami
ostida saglanmoqda.

10 Caguit ®@. A. Pamaxory aiiaun-xaér ( <Wlil, cple <aad)). / dope tumupan Xynoitbepran u6n Bexmyxamman
Tap>kumacy / Hampra Taitépnosurmnap: M. Xacanwmii Ba b. YMp3ok. — Tomrkent, 2004. — 536 6.

10 Aymmmep Hasowmii. Xoxa Baxoymmis HakmGany k.t.c. / Hacoiinm yn-myxa66ar. Mykamman acapiap TyIiamMu. Yu
ertrHYM ToM. — TomkeHT: ®AH, 2001. — b. 134.

www.shargjurnali.uz DOI: 10.5281/zen0d0.17587678
310


https://doi.org/10.1525/luminos.23

“XXI asr: fan va ta’lim masalalari” ilmiy elektron jurnali. Ne3, 2025 yil ISSN: 2181-9874
shargshunos O. F. Akimuskin®!, o‘zbekistonlik Bo‘riboy Ahmedov!? hamda Sabohat

Azimjonova®® kabi olimlar manbalarni topish va uning matnlarini olishga yordam
beradi. Jurgen Pol o‘z faoliyatida tasavvufga oid manbalar bilan ishlashda bevosita
mahalliy manbashunos olimlar bilan hamkorligi uning tadgigotining sifatini
oshirishga xizmat gildi.

TADQIQOT METODOLOGIYASI

Mazkur tadgigotda Yurgen Paulning Markaziy Osiyo tasavvuf tarixiga,
xususan, Nagshbandiyya tariqatiga oid qarashlarini o‘rganishda tarixiy-manfaa tahlili,
manbashunoslik va qiyosiy tahlil metodlari qo‘llanildi. Tadgiqgot jarayonida asosan
sifat tahlili (qualitative analysis) usuli asos qilib olindi, chunki muallifning
yondashuvlari tarixiy kontekst, ijtimoiy tuzilma va diniy ta’limotlar kesimida
baholandi.

Birinchidan, tarixiy—xronologik yondashuv orgali Yurgen Paulning ishlari
Nagshbandiyya tariqatining shakllanishi va rivojlanish bosqichlariga ko‘ra o‘rganildi.
Bu yondashuv XV-XVI asrlardagi ijtimoiy-siyosiy muhit bilan Paulning ilmiy
tahlillari o‘rtasidagi bog‘liglikni ochib berishga imkon berdi.

Ikkinchidan, manbashunoslik metodi orgali olim tahlil gilgan asosiy yozma
manbalar — “Rashohat ul-‘ayn al-hayot”, “Anisul-tolibin”, “Nafahot al-uns” va
“Qudsiya’ kabi asarlar gamrab olindi. Ushbu manbalardagi ma’lumotlarning Yurgen
Paul tadgiqotlarida gay tarzda qo‘llangani aniqlanib, uning matnshunoslik va tarixiy
faktlarni solishtirishdagi uslubi tahlil gilindi.

Uchinchidan, qiyosiy-tahliliy metod yordamida Yurgen Paulning garashlari
boshqa G‘arb tadqiqotchilari — A. de Jong, J. Trimingham, F. de Jong, A. Knysh kabi
olimlarning ishlari bilan solishtirildi. Natijjada Paulning yondashuvi G‘arb
islomshunosligi doirasida o‘ziga xos ijtimoiy-funksional modelga asoslangani
aniqlanadi.

Shuningdek, tadgigotda sotsiologik yondashuvdan ham foydalanildi. Paul
tasavvufni diniy-amaliy tizim sifatida emas, balki ijtimoiy institut sifatida talgin
gilgan. Shu sababli maqgolada uning bu konsepsiyasi Max Veber va Emile
Dyurkgeymning ijtimoiy nazariyalari bilan uyg‘unlikda ko‘rib chiqildi.

11 Elektron manba: http://www.orientalstudies.ru/rus/index.php?option=com personalities&Itemid=74&person=210. ®.
AKAMYTITKAH

12 Elektron manba: https://www.ziyouz.com/portal-hagida/xarita/uzbek-nasri/bo-riboy-ahmedov-1924-2002

13Elektron manba: https://uz.wikipedia.org/wiki/Sabohat_Azimjonova

www.shargjurnali.uz DOI: 10.5281/zen0d0.17587678

311



“XXI asr: fan va ta’lim masalalari” ilmiy elektron jurnali. Ne3, 2025 yil ISSN: 2181-9874
Metodologik asos sifatida interdisiplinar tahlil qo‘llanilib, tarix, falsafa,

sotsiologiya va dinshunoslik yondashuvlari o‘zaro bog‘liq holda qo‘llandi. Bu esa
Yurgen Paulning tasavvuf tarixiga oid yondashuvini nafagat diniy, balki madaniy-
sivilizatsion kontekstda baholash imkonini berdi.

MUHOKAMA

Yurgen Paulning ilmiy tadqgiqgotlari hozirgi kunda G*arb tasavvufshunosligining
yangi bosgichini boshlab bergani bilan ahamiyatlidir. U Markaziy Osiyo tasavvufini,
xususan, Nagshbandiyya tarigatini fagat ruhiy-amaliy yo‘nalish emas, balki ijtimoiy-
igtisodiy va siyosiy tizim sifatida ko‘radi. Paulning fikricha, Nagshbandiyya tariqati
XV asrda Movarounnahrda ijtimoiy barqarorlik va siyosiy legitimlikni ta’minlashda
muhim vosita bo‘lgan.

Olimning yondashuvi G‘arb tarixshunosligida tasavvufga nisbatan mavjud
bo‘lgan “mistik oqim” stereotipini rad etadi. U tariqatlarni ijtimoiy agentlik sifatida,
ya’ni siyosiy hokimiyat bilan o‘zaro munosabatda bo‘lgan institut sifatida talqin
qiladi. Shu jithatdan Yurgen Paulning “The Himayat System of Khwaja Ahrar” asari
tasavwvuf tarigatlarining igtisodiy bazasi va ularning homiylik tizimini yoritishda katta
ahamiyat kasb etadi.

Muhokama davomida shuni ta’kidlash lozimki, Paulning tahlili
Nagshbandiylikni fagat “ruhiy tozalanish maktabi” sifatida emas, balki ijtimoiy
harakat sifatida ko‘rsatadi. U Xoja Ahror faoliyatini misol qilib, tarigatning
jamiyatdagi iqtisodiy gatlamlarga, aynigsa savdogarlar va hunarmandlar sinfiga
yaqinligini ko‘rsatadi. Bu orqali u Nagshbandiylikni o‘rta asr Markaziy Osiyosidagi
fugarolik jamiyati institutlarining dastlabki shakllaridan biri sifatida talgin etadi.

Paulning yondashuvida yana bir muhim jihat — uning empirik manbalarga
tayanishidir. U hagiografik (avliyo hayotiga bag‘ishlangan) asarlarni bevosita tarixiy
hujjatlar bilan solishtirib, tasavvuf tarixini afsonaviy emas, real tarixiy jarayon sifatida
o‘rganadi. Shu jihatdan olimning ish uslubi zamonaviy tarixshunoslik talablari bilan
hamohangdir.

Shuningdek, Yurgen Paul Markaziy Osiyo olimlari bilan hamkorlikda manbalar
ustida ishlaganligi, uning tadgigotlarida transmilliy ilmiy alogalarni kuchaytirgan. U
Bo‘riboy Ahmedov, Sabohat Azimjonova, O. F. Akimuskin kabi manbashunoslar
bilan hamkorlikda oz tadqiqotlarini boyitgan. Bu ilmiy hamkorlik natijasida G*arb
tarixshunosligiga ko‘plab yangi manbalar kiritildi.

www.shargjurnali.uz DOI: 10.5281/zen0d0.17587678
312



“XXI asr: fan va ta’lim masalalari” ilmiy elektron jurnali. Ne3, 2025 yil ISSN: 2181-9874
Natijada, Yurgen Paulning Nagshbandiyya haqidagi ishlari G‘arbda Markaziy

Osiyo tasavvufini o‘rganishda yangi metodologik yo‘nalish — “ijtimoiy-funksional
tasavvufshunoslik” maktabini shakllantirganini ko‘rish mumkin.

TAHLIL VA NATIJALAR

Jirgen Paul o‘z tadqiqotlarida faqat shayxlar hayoti yoki risolalarga emas, balki
yozma hujjatlarga ham tayangan. U vagf hujjatlari, shahar idoralarining yozishmalari,
xatlar hamda iqtisodiy va ijtimoiy ro‘yxatlarni asosiy manba sifatida ishlatadi. Paul
hagiografik manbalardagi ortigcha maqtov va afsonaviy ma’lumotlarni ana shu
ruxsatnoma va arxiv hujjatlari bilan solishtiradi. Shu orgali u sufiy merosni hayotiy
vogealar va aniq dalillar asosida tahlil giladi.

Yurgen Paul 1989-yilda “Die politische und soziale Bedeutung der
Nagsbandiyya in Mittelasien im 15. Jahrhundert”!* (Nagshbandiylikning XV
asrda Markaziy Osiyodagi siyosiy-ijtimoiy ahamiyati) mavzusidagi dissertasiyasi
bilan doktorlik dissertatsiyasini qo‘lga kiritgan va u yuksak baholarga sazovor
bo‘lgan. Bu tadqiqotda olim Markaziy Osiyolik tasavvuf tariqati sohibi Bahouddin
Nagshbandning hayot yo‘li va uning tasavvufiy faoliyatini batafsil manbalar asosida
yoritishga harakat giladi. Jumladan, Yurgen Paul nagshbandiylik tarigatining XV
asardagi  Markaziy Osiyoning ijtimoiy- siyosiy, madaniy hayotidagi ahamiyatini
ochib berishni magsad qgiladi.

Yurgen Paul asarda Abdulxoliq G‘ijduvoniyni Markaziy Osiyo tasavvufining
yirik namoyandasi, nagshbandiylikning dastlabki nazariy asoschisi sifatida e’tirof
etadi. U tomonidan ishlab chigilgan sakkiz asosiy qoida keyinchalik Nagshbandiylik
tariqatining poydevoriga aylangani tarixdan ma’lum. XIII asrning og‘ir sinovlaridan
so‘ng, Markaziy Osiyoda tasavvufni tiklash va rivojlantirish vazifasi Bahouddin
Nagshband (1318 - 1389) zimmasiga tushdi. U Xo‘jagon an’analarini yangicha ruh
bilan davom ettirib, tariqatga o‘z nomini berdi. Paul Bahouddin Nagshband faoliyatini
XIV asrda Movarounnahrda tasavvufning markazlashuvi va tizimlashuvi jarayonidagi
hal qiluvchi bosqich sifatida ko‘rib chigadi. U Xo‘jagon tarigatining ilgari
shakllangan tamoyillarini tartibga solib, tarigat hayotini mahalliy sharoitlarga
moslashtirdi. Nagshband tomonidan joriy etilgan “Xilvat dar anjuman” (“yig‘in ichra
xilvat”) prinsipi tasavvuf falsafasining muhim yo‘nalishini belgiladi — ya’ni, sof
dindorlik va Allohni eslash faqat zohidlikda emas, balki dunyoviy hayotning o‘rtasida
ham amalga oshishi lozim. Paul bu g‘oyani Nagshbandiya tariqatining o‘ziga xos

14 paul J. Die politische und soziale Bedeutung der Nagsbandiyya in Mittelasien im 15. Jahrhundert. — Berlin, 1991. —
265 s.

www.shargjurnali.uz DOI: 10.5281/zen0d0.17587678
313



“XXI asr: fan va ta’lim masalalari” ilmiy elektron jurnali. Ne3, 2025 yil ISSN: 2181-9874
g‘oyaviy poydevori sifatida ta’kidlaydi. Bahouddin Nagshband shogirdlariga jahriya

(baland ovozda) zikr o‘rniga xufiya (jimgina) zikrni, ya’ni ko‘ngilda Allohni doimiy
yod etishni tavsiya gilgan. Paul tarixiy dalillarga tayangan holda Nagshbandning
musiga va sama’ (sufi kechinmalar paytida musiga eshitish) masalasidagi mo‘tadil
pozitsiyasiga e’tibor garatadi. Rivoyatlarga ko‘ra, Bahouddin Naqgshband: “Biz
bunday amallarni o‘zimiz bajarmaymiz, lekin boshga gilganlarga ham man
etmaymiz”, — deb aytgan. Olim fikricha, bu kabi muvozanatli yondashuv
Nagshbandiyani keng ijtimoiy qatlamlar uchun maqbul qilgan, chunki tariqat qat’iy
axlogiy intizom bilan birga, odamlarga nisbatan bag‘rikenglikni namoyish etgan®®.

XV asrda Movarounnahr va Xurosonda Temuriylar hukmronligi davom etar
edi. Temuriylar davrida nagshbandiylar nafagat diniy, balki siyosiy hayotda ham
muhim o‘rin egallay boshladilar. Bu jarayon keyingi xonliklar davrida ham ma’lum
darajada davom etdi. Nagshbandiyya XV asrga kelib Movarounnahr va Xuroson
hukmdorlari, zodagonlari va ulamolari orasida katta nufuzga ega bo‘ldi. Ko‘plab
amirlar va sultonlar bu tarigatni homiylik qgilishga intildilar. Yurgen Paul Temuriylar
davridagi ushbu jarayonni alohida tahlil qilib, aynan shu davrda tarigat va siyosiy
hokimiyat o‘rtasidagi munosabatlar yangi bosqichga ko‘tarilganini ta’kidlaydi.
Yurgen Paul nagshbandiylik tarigatining XV1 asrga kelib nafagat Markaziy Osiyoda
balki Turkiya va Hindiston ma’naviy hayotida ham muhim ahamiyatga ega
bo‘lganligini aytib o‘tadi’®.

Yurgen Paul “Forming a Faction: The Himayat System of Khwaja Ahrar”'’
(Siyosiy ta’sir shakllanishi: Xoja Ahrorning himoyat tizimi) (1991) maqolasida bu
davrda nagshbandiylik tarigatida muhim o‘rin tutgan Xoja Ahror Valiy (1404 - 1490)
faoliyatiga batafsil to‘xtaladi. Yurgen Paul tadgiqotlarida Xoja Ahror faoliyati
tariqatning siyosiylashuvi jarayonidagi eng yorqin misol sifatida ko‘rsatib o‘tiladi.
Xoja Ahror Samargandda yashab, o‘z davrining yirik nagshbandiy shayxlaridan biri
sifatida shuhrat qozongan. U naqshbandiylik ta’limotini keng targ‘ib qilish
barobarida, jamiyatdagi ijtimoiy-iqtisodiy muammolarga befarq bo‘lmagan va
bevosita siyosiy hayotda ishtirok etgan. Xoja Ahrorning: “Dunyo ishlariga
aralashmasdan xalqqga xizmat qilib bo‘lmaydi” degan mashhur so‘zi bejiz aytilmagan.
Paul bu fikrni Xoja Ahror orgali Nagshbandiyya doirasida “siyosiy tasavvuf”
konsepsiyasi shakllanganini ko‘rsatadi. Ya’ni, tariqat piri nafagat ruhiy murshid, balki

15 Paul J. Die politische und soziale Bedeutung der Nagsbandiyya in Mittelasien im 15. Jahrhundert. — Berlin, 1991. -S.
25-45.

16 Shu asar. 122-135.

17 Paul, J. Forming a Faction: The Himayat System of Khwaja Ahrar / International Journal of Middle East Studies,
23(4) (1991): 533-549.

www.shargjurnali.uz DOI: 10.5281/zen0d0.17587678

314



“XXI asr: fan va ta’lim masalalari” ilmiy elektron jurnali. Ne3, 2025 yil ISSN: 2181-9874
xalq va davlat oldidagi mas’uliyatni ham o‘z zimmasiga oluvchi arbob sifatida

namoyon bo‘lgan. U diniy mavge bilan birga resurslarni boshgara olgan, odamlar
o‘rtasida vositachilik qilgan va shu tariga siyosiy jarayonlarda muvozanat saglagan.
Shariat goidalariga tayanib harakat qilgani uni jamiyat ko‘z o‘ngida ishonchli arbobga
aylantirgan. Shu jihatlar orgali Xoja Ahror Yurgen Paul uchun tasavvufning amaliy
kuchini ifodalovchi tarixiy model sifatida namoyon bo‘ladi.

Paulning talginida Ahror o‘z ta’sirini yer egaligi, vagflar va homiylik
tarmoqlari orgali mustahkamlagan. U o‘zining mulk va boyliklarini tarigat manfaati
yo‘lida vaqf (xayriya mulki) tariqasida ishga solgan va ko‘plab muridlarining
iqtisodiy ahvolini yaxshilashga ko‘maklashgan. Tarixiy manbalarga ko‘ra, o‘sha
davrda bir gancha yer egalari o‘z mulklarini Xoja Ahrorga topshirib, uning homiyligi
ostiga kirganlar — buning evaziga tarigat ularning manfaati va xavfsizligini
himoyalagan. Paul bunday himoyat tizimi Xoja Ahrorga katta ijtimoiy tayanch
bazasini shakllantirishga imkon berganini ta’kidlaydi. Bu tizim natijasida
Nagshbandiylar jamoasi jamiyatda mustahkam iqtisodiy poydevorga ega bo‘lgan.

Bundan tashqari, Xoja Ahror o‘z davrining yirik siyosiy voqealarida faol
qatnashgan. Paulning ko‘rsatishicha, Xoja Ahror Temuriyzoda hukmdor Abu Said
(1451-1469)ning hokimiyat tepasiga kelishida ma’lum darajada ko‘mak bergan va
uning saltanatini mustahkamlashda ma’naviy maslahatgo’y bo‘lgan. Masalan,
manbalarda Xoja Ahror Abu Saidga harbiy yurishlar oldidan nasihat gilgani, ayrim
janglarga chigmaslikka undagani haqida ma’lumotlar bor. Bu misol tarigat
peshvosining davlat ishlari va harbiy-siyosiy jarayonga aralashuvini ko‘rsatadi’®.

Xoja Ahror vafotidan so‘ng ham Nagshbandiylikning Markaziy Osiyodagi
nufuzi susaymadi. Paul tarigatning XV asr oxiri va XV asr boshlaridagi holatini tahlil
gilar ekan, Shayboniylar davrida ham Naqgshbandiy shayxlarining roli yuqori
bo‘lganini qayd etadi. Masalan, Shayboniylar sulolasining Buxoroda hukmronlik qila
boshlagan ilk yillarida Nagshbandiylar bilan yaqin aloqalar o‘rnatilib, ularning
ma’naviy ko‘magiga tayanilgan. Xoja Ahrorning avlodlari va izdoshlari shayboniy
hukmdorlarga ham maslahatchi sifatida xizmat gilgani tarixiy manbalarda zikr etiladi.
Bu esa tariqat an’analari uzviy davom etganini ko‘rsatadi. Paul, shuningdek,
nagshbandiy allomalarining  xotirasini  e’zozlash  orqali  tarigat nufuzi
mustahkamlanganiga e’tibor beradi. Bahouddin Nagshband magbarasi XV-XVI
asrlarda Buxorodagi muqaddas ziyoratgohlardan biriga aylangani, xalq orasida “Baho

18 Paul, J. Forming a Faction: The Himayat System of Khwaja Ahrar / International Journal of Middle East Studies,

23(4) (1991): 533_549.

www.shargjurnali.uz DOI: 10.5281/zen0d0.17587678
315



“XXI asr: fan va ta’lim masalalari” ilmiy elektron jurnali. Ne3, 2025 yil ISSN: 2181-9874
hazrat” qabri atrofida qator afsonalar tarqalib, bu joyni balo-gazolardan asrovchi

markaz sifatida qabul qilishganini u keltirib o‘tadi. Xuddi shuningdek, Samargand
yaginidagi Xoja Ahror Valiy magbarasi ham o‘lka aholisining hurmat-¢’tiboriga
sazovor bo‘lib, uning atrofida diniy maskan va bog‘lar barpo etilgan edi. Paul
nazarida bunday ziyoratgohlarning mavjudligi Nagshbandiylikning xalq orasidagi
chuqur ildizlarini va tariqat peshvolarining o‘lmas obro‘sini anglatadi.

Olimning 1998-yilda nashr etgan “Doctrine and organization. The
Khwajagan-Naqshbandiya in the first generation after Bahauddin”!® (Ta’limot
va tashkilot: Xvajagon—Nagshbandiya tarigati Bahouddin (Nagshband)dan keyingi
birinchi avlodda) asari ham nagshbandiylik tarigati bo‘yicha gilingan muhim tadqigot
hisoblanadi. Paul Nagshbandiyani “tayyor tariqat” sifatida emas, balki
shakllanayotgan ijtimoiy harakat sifatida ko‘rsatadi. Diniy amallar qattiq qoida emas,
balki vaqt o‘tishi bilan shakllanib boruvchi tizim sifatida talqin qilinadi. Paulning bu
risolasi Nagshbandiyya tarixini yangicha talqin qilish uchun asos bo‘lib xizmat qiladi.
Yurgen Paulning bu asari Nagshbandiyya tarixini shaxsiy tarjimalar va avlod zanjiri
doirasidan chigarib, ijtimoiy tarix yo‘nalishiga olib kiradi®®. Akademik doiralarda
asarning ushbu metodik yangiligi alohida e’tirof etilgan. Shu yondashuv Paulning
keyingi ishlarida — Hirot va Xoja Ahror haqidagi tadgiqotlarda yanada kengaytirilgan.

Markaziy Osiyo tasavvuf allomalari merosi asosan rivoyatlar va manogiblar
orgali talgin etilgan. Ammo bu yondashuv ko‘pincha shahar hayoti, xonagohlarning
igtisodiy faoliyati, siyosiy homiylik tizimi va rasmiy hujjatlar amaliyoti kabi
masalalarni e’tibordan chetda qoldiradi. Jiirgen Paul aynan shu bo‘shligni to‘ldirishga
harakat qiladi. U turli tarixiy manbalarni solishtirish orgali Nagshbandiyya
harakatining shakllanishi va jamiyat bilan alogalarini tahlil giladi. Olim buni Hirot
shahri misolida ko‘rsatadi. U bu davrda tasavvufning ganday qilib nasliy shayxlar,
ta’sirli shaxslar va shahar elitalari bilan bog‘lanib, keng ijtimoiy tarmoqqa
aylanganini ko‘rsatadi. Shu jarayonda Xo‘jagon - Nagshbandiyya XV asr o‘rtalaridan
boshlab chekka hududlardan siyosiy va madaniy markazga Kkirib boradi hamda
Hirotdagi ilm, adabiyot va vaqf muhitining ajralmas gismiga aylanadi.

Uning “The Rise of the Khwajagan—Nagshbandiyya Sufi Order in Timurid
Herat”?' (Temuriylar davridagi Hirotda Xvajagon—Nagshbandiya sufiy tarigatining

19 Paul J. Doctrine and organization. The Khwajagan-Nagshbandiya in the first generation after Bahauddin. Berlin,
1998. — 85 p.

20 Shu asar. 40-55 betlar.

2L Paul, J. “The Rise of the Khwajagan-Naqgshbandiyya Sufi Order in Timurid Herat.” In: Green, N. (Ed.), Afghanistan’s
Islam: From Conversion to the Taliban (pp. 71-86). Oakland: University of California Press, 2017. DOI:
https://doi.org/10.1525/luminos.23

www.shargjurnali.uz DOI: 10.5281/zen0d0.17587678

316


https://doi.org/10.1525/luminos.23

“XXI asr: fan va ta’lim masalalari” ilmiy elektron jurnali. Ne3, 2025 yil ISSN: 2181-9874
yuksalishi) asari ushbu masalani yoritishda muhim manba bo’lib xizmat qiladi. Hirot

misolida u Nagshbandiylar o‘z diniy amallarini shahar hayoti va ilmiy muhit bilan
birlashtirganini ko‘rsatadi. Uning fikricha, XV asrda Hirotda Xo‘jagon —
Nagshbandiyya moslashuvchan rasm-rusumlari, shariatga sodigligi va elita vakillari
bilan muvozanatli alogalari orgali asta-sekin markaziy o‘ringa chiqqan. Paulning
fikricha, sufiylik fagat ruhiy holat emas, balki bilim yaratish va uni targatish tizimidir.
Hirot muhitida bu jarayon Muhammad Porsoning ilmiy faoliyati va Xoja Ahrorning
xalq bilan ishlash, moddiy yordam ko‘rsatish hamda siyosiy ta’siri orqali yaqqol
namoyon bo‘lgan.

Hirot madaniy markazida so‘fiylar orasida Abdurahmon Jomiy (1414-1492) va
Alisher Navoiy (1441-1501) kabi buyuk shoir va olimlari yetishib chiqib, o‘zining
nazmiy va nasriy asarlari orgali Nagshbandiya tarigatining nazariy asoslarini boyitdi.
Jomiy tasavvuf shayxlarining silsilasini sharaflab, “Nafahot ul-uns” asarida tarigat
peshvolarining tarjimai hollarini jamladi. Alisher Navoiy Chig‘atoy adabiyotining
eng yirik vakili sifatida Nagshbandiylik ta’sirini o‘z ijodida keng yoritdi. Xususan,
“Nasoyim ul-muhabbat” asarida Navoiy Nagshbandiylik silsilasiga mansub
allomalarni mufassal tahlil gilib, ularning ruhiy merosini badiiy shaklda ifodaladi. U
tasavvufiy g‘oyalarni turkiy tilda ifodalash orqali tariqatni keng xalq qatlamlariga
yetkazdi. Paulga ko‘ra, ushbu allomalarning maktublari va risolalari orgali
Nagshbandiyya g‘oyalari keng tarqalib, bu tariqat ilmli kishilar orasida katta obro°
gozongan bo‘lsa, siyosiy faoliyati orgali Nagshbandiylar Temuriylar saroyida hurmat
gozonib, ularning pand-nasihatlari davlat siyosatiga ma’lum darajada ta’sir o‘tkazgan.

Jim zikr ularning asosiy amali bo‘lsa ham, ular boshqa odatlar va marosimlarga
qat’iy qarshi bo‘lmagan. Shu sababli ular o‘rtacha yo‘Ini tanlab, turli guruhlarni o‘z
atrofiga to‘plagan. Shu muvozanat ularga diniy hayotda bargarorlik, jamiyatda esa
keng qabul topish imkonini bergan. Jirgen Paul tasavvuf merosining ganday
uzatilganini uch asosiy yo‘l orqali ko‘rsatadi. Birinchisi — odatlar. Jim zikr, hilvat va
robita kabi amallar nafagat ruhiy tarbiya, balki ichki tartib va ta’limiy intizomni
mustahkamlovchi vosita bo‘lgan. Ikkinchisi — xonagohlar. Ular shahar hayoti va vaqf
ishlari bilan chambarchas bog‘langan joylar bo‘lib, shu orqgali bilim tarqalishida
muhim rol o‘ynagan. Uchinchi yo‘l — yozma meros aylanishi. Risolalar, xatlar va
shayxlar yozgan kitoblar tariqat g‘oyalarini keng yoygan. Shu yozma an’ana tufayli
sufiy merosi uzoq vaqt davomida saglanib, keyingi avlodlarga yetib kelgan. Jirgen
Paulning Hirot haqgidagi tadqgigoti Markaziy Osiyo tasavvuf allomalari merosini

www.shargjurnali.uz DOI: 10.5281/zen0d0.17587678
317



“XXI asr: fan va ta’lim masalalari” ilmiy elektron jurnali. Ne3, 2025 yil ISSN: 2181-9874
o‘rganish uchun muhim tahliliy asos yaratadi. U sufiylikni ko‘p qatlamli tizim sifatida

tushuntiradi. Bu tizimda silsila, marosim tartibi, xonagohlar va matn almashinuvi bir-
biriga bog‘langan bo‘g‘inlar sifatida qaraladi?®.

Yurgen Paul tadgiqotlarida yozma hujjatlarga ham murojaat giladi. U rasmiy
yozishmalar, farmonlar va vaqgf hujjatlarini muhim manba sifatida tahlil giladi.
Yurgen Paulning “Aymagq in 16th-Century Persian Sources from Central Asia”?
(XVI1 asr Markaziy Osiyo fors manbalaridagi aymoqg tushunchasi) maqolasi Markaziy
Osiyo tasavvuf allomalarining ijtimoiy hayotdagi rasmiy huquqiy maqomi to‘g‘risida
ma’lumot beradi. Yurgen Paulning ushbu maqgolasi 16-asr Markaziy Osiyo
manbalarida uchraydigan “aymaq” atamasi, soliq va huqugiy yozishmalar, hamda
ulamo-avlod guruhlarining magomi orqali sufiy merosni hujjatlar asosida tahlil giladi.
Tadgiqot markazida Sankt-Peterburgdagi IVR RAN, A-210 ragamli qo‘lyozmadan
olingan bir farmon matni turadi. Bu hujjatda Ahmad Yassaviy avlodlari soliq
to‘lashdan ozod etilgani gayta tasdiglanadi. Hujjatdagi nasabnoma Xoja Ubaydalloh
Ahror tomonidan tasdiglangani alohida ta’kidlanadi. Shu bilan birga, soligchilar
ro‘yxatida bu avlod “aymaqat” deb qayd etilgani, natijada ulardan muntazam
yig‘imlar olinib kelingani bayon qilinadi. Asarda bu avlodni “aymaq” ro‘yxatiga
Kiritib yuborgani sababli nizolar chiqgani yozilgan. Paul bu hujjatni kengroq tarixiy
muhokama doirasida tahlil gilib, “aymaq” atamasining Markaziy Osiyo kontekstida
0‘ziga xos ma’noga ega ekanini ko‘rsatadi.

Paul bu manbada Ahmad Yassaviy avlodlarining bu imtiyozini uch darajali
tasdiglash tizimida ko‘rsatadi. Avvalo, nasabnoma avlodning kimdan kelib chigganini
isbotlaydi. Shundan so‘ng, Xoja Ubaydalloh Ahror tomonidan berilgan tasdiq bu
avlodga diniy obro‘ bag‘ishlaydi. Nihoyat, hukmdor farmoni ularning magomini
huquqiy jihatdan mustahkamlaydi. Shu tarzda, bu uch omil birgalikda avlodning
jamiyatdagi mavgeini va soligdan ozodlik huqugini gonuniy asosda himoya giladi.
Agar bu hujjatlar yo‘qolsa, imtiyoz ham yo‘qolgan, natijada guruh soliq to‘laydigan
“aymaq” ro‘yxatiga tushgan.

“Aymaq” so‘zining ma’nosi bu maqgolaning ikkinchi asosiy yo‘nalishini tashkil
etadi. Yurgen Paul 16-asr Markaziy Osiyo forsiy manbalarida “aymaq” atamasi
ko‘pincha jamiyatda pastroq mavqega ega, soliq to‘lash majburiyati bor gatlamlarga
nisbatan ishlatilganini ko‘rsatadi. Paulning bu tahlili “aymaq”ni fagat qabila

22 paul, J. “The Rise of the Khwajagan—Nagshbandiyya Sufi Order in Timurid Herat.” In: Green, N. (Ed.), Afghanistan’s
Islam: From Conversion to the Taliban (pp. 71-86). Oakland: University of California Press, 2017. DOI:
https://doi.org/10.1525/luminos.23

2 paul, J. Aymagq in 16th-Century Persian Sources from Central Asia. Qo‘lyozma (IVR RAN A-210 majmuasi asosida).
2021. 51-76 p.

www.shargjurnali.uz DOI: 10.5281/zen0d0.17587678

318


https://doi.org/10.1525/luminos.23

“XXI asr: fan va ta’lim masalalari” ilmiy elektron jurnali. Ne3, 2025 yil ISSN: 2181-9874
birlashmasi sifatida talgin qiluvchi umumiy qarashdan farq giladi. Unga ko‘ra, bu so‘z

turli davr va hududlarda turlicha ma’no kasb etgan: ba’zan u dehqon aholisiga yaqin
qatlamni, ba’zan esa ko‘chmanchi yoki harbiy guruhlarni anglatgan. Shu tarzda
“aymaq” tushunchasi diniy emas, balki soliq va boshqaruv tizimiga oid atama sifatida
izohlanadi. Yassaviy avlodlarining soligdan ozodligi faqat ma’naviy e’tibor belgisi
emas, balki anig huqugiy asosga ega imtiyoz sifatida talgin gilinadi. Uningcha,
Markaziy Osiyoda tasavvuf allomalari merosi shunday hujjat asosida shakllangan
madaniyat orqali avloddan avlodga o‘tgan.

Paul o‘rganayotgan A-210 ragamli qo‘lyozmadagi hujjatlar, entimol, XV1 asrda
Buxoroda hukmron bo‘lgan Abdullaziz xon davriga tegishli. Aynan shu hukmdor
Ahmad Yassaviy avlodining nasabini va soliqdan ozodlik huqugini gayta tasdiglagan
bo‘lishi mumkin. Matnda sufiy allomalarning o‘rni ikki asosiy yo‘nalishda
ko‘rsatiladi. Birinchisi — Yassaviy avlodining huqugiy magomi va ularning soligdan
ozodlik imtiyozining tan olinishi. Ikkinchisi — Nagshbandiyya bilan amaliy alogalar,
ya’ni Xoja Ubaydalloh Ahrorning tasdig‘i Yassaviy avlodining mavqgeini
mustahkamlashda muhim rol o‘ynaydi. Bu holat XVI asr Buxoro sharoitini odatda
aytiladigan “tariqatlar o‘rtasidagi raqobat” ko‘rinishidan farqli tarzda ochib beradi.
Paulning fikricha, bu davrda diniy guruhlar o‘rtasida raqobatdan ko‘ra hamkorlik
kuchli bo‘lgan. Paul shu tariga diniy rivoyatlarni hagigiy yozma hujjatlar bilan
solishtirib, sufiy avlodlarning ijtimoiy mavqgei va iqgtisodiy huquglarini aniqroq
tushuntiradi?*. Xulosa qilib aytganda, bu tadgigot Markaziy Osiyo tasavvuf allomalari
tarixini ikki yo‘nalishda boyitadi. Birinchisi — Yassaviy va Nagshbandiy
an’analarining amaliy alogasi, ularning o‘zaro ta’siri va hamkorligi. Ikkinchisi —
“aymaq” so‘zining XVI asr Buxoro va Hirot atrofida soliq va harbiy boshgaruv
tizimida ishlatilgan maxsus atama sifatida shakllanishi.

Yurgen Paulning ikki asosiy tadqgiqoti — Hirotdagi Nagshbandiyya va
Buxorodagi ‘“aymaq” manbalari — Markaziy Osiyo allomalari merosini yangi
yondashuvda ko‘rsatadi. Paulning talginida silsila avlodlarning o‘zaro bog‘ligligini
tartibga soluvchi vosita bo‘lsa, xonaqohlar va vagflar bu tizimni jamiyat hayotiga
singdirgan. Rasm-rusumlar esa ruhiy intizom va ta’limiy uzluksizlikni saqlashga
xizmat gilgan. Nasabnomalar, farmonlar va ro‘yxatlar orgali bu jarayon siyosiy hayot
bilan ham uzviy bog‘langan. Hirotda turli shayxlar va tariqatlar o‘rtasida raqobat
mavjud bo‘lgan bo‘lsa-da, Xo‘jagon — Nagshbandiyya o‘zining moslashuvchan yo‘li

24 paul, J. Aymagq in 16th-Century Persian Sources from Central Asia. Qo‘lyozma (IVR RAN A-210 majmuasi asosida).
2021. 51-76 p.

www.shargjurnali.uz DOI: 10.5281/zen0d0.17587678
319



“XXI asr: fan va ta’lim masalalari” ilmiy elektron jurnali. Ne3, 2025 yil ISSN: 2181-9874
orqali asosiy diniy maydonga chigqan. Buxorodagi “aymaq” manbalari esa bu

jarayonning hujjatli va amaliy asoslarini mustahkamlab bergan. Shu tarzda, Paul
Markaziy Osiyo tasavvuf tarixini fagat ma’naviy harakat emas, balki jamiyat
hayotining bir gismi sifatida ko‘rsatadi.

XULOSA

Xulosa sifatida aytganda, Yurgen Paulning tadgiqgotlaridagi eng kuchli jihat —
manba turlarini keng gamrab olishi. Yurgen Paul o‘z tadqiqotlarida “tezis — dalil —
xulosa” tartibiga qat’iy amal qiladi. Olim eski diniy rivoyatlar va shayxlar haqida
yozilgan hayotiy hikoyalarni manba sifatida ishlatadi. U bu matnlarni tangidiy
ko‘radi, ularni boshqa tarixiy ma’lumotlar bilan solishtiradi. U hagiografiyani vaqgf
hujjatlari, rasmiy yozishmalar va xatlar bilan bog‘laydi. Shu orqali sufiylik tarixini
nafagat ruhiy, balki jamiyat va davlat bilan alogador jarayon sifatida ko‘rsatadi. Bu
usul orgali u tasavvuf tarixidagi harakatlar, alogalar va moddiy asoslarni bir butun
tizimda tahlil giladi. Shu bilan birga, ayrim cheklovlar ham mavjud. Hagiografik
manbalarga tayanishdagi bir yoglamalik butunlay yo‘qolmaydi. Ba’zi odatlar yoki
shaxsiy vogealar fagat tazkira manbalarda saglanib golgan, bu esa tekshiruvni
murakkablashtiradi. Paul bu muammolarni yashirmaydi. Aksincha, u ularni ochig
muhokama qiladi va turli manbalarni solishtirish orgali dalillarni mustahkamlaydi.
Jurgen Paul sufiylikdagi bilim merosini fagat ustoz va shogird o‘rtasidagi muloqot
bilan cheklamaydi. U bu jarayonni yozma manbalar orgali bilim targalishi sifatida
ham talgin giladi. Uning fikricha, risolalar, xatlar va kundalik daftarlar sufiy
g‘oyalarni tez va ishonchli yoyishda muhim rol o‘ynagan.

Hirotdagi manbalar orgali Paul Nagshbandiylarning shahar hayotidagi o‘rnini,
Buxoro hujjatlari orqgali esa sufiy avlodlarning rasmiy magomini tahlil giladi. Natijada
tasavvuf merosi shaxslar tarixi emas, balki jamiyat hayoti bilan bog‘liq tizim sifatida
namoyon bo‘ladi. Paulning bu yondashuvi Markaziy Osiyo tarixshunosligiga yangi
turtki berdi. Uning usuli asosida endi Yassaviyya va Kubraviyya merosini qiyosiy
tahlil qilish, xonaqohlar va vaqflarning iqtisodiy faoliyatini o‘rganish, hamda
“aymaq” atamasining ma’nosini boshqa rasmiy manbalar bilan solishtirish kabi
yo‘nalishlar ochilmogda. Umuman olganda, Paulning ishlari tarixshunoslikda
“tarigat” tushunchasidan “ijtimoiy tarmoq va institut” yondashuviga o‘tishda muhim
o‘rin tutadi.

Yurgen Paul tadgigotlarining yakuniy xulosalariga ko‘ra, Markaziy Osiyo
tasavvufi o‘ziga xos ikki girrali xususiyatga ega: bir tomondan, xalqchil mistika, ya’ni

keng ommani qamrab olgan, ma’rifat tarqatishga qaratilgan sufiylik, ikkinchi
www.shargjurnali.uz DOI: 10.5281/zen0d0.17587678
320



“XXI asr: fan va ta’lim masalalari” ilmiy elektron jurnali. Ne3, 2025 yil ISSN: 2181-9874
tomondan esa, ijtimoiy-siyosiy institutga aylangan tarigat. U G‘arb ilmiy mubhitida

Markaziy Osiyo mutasavviflarini faqat tagvodor zohidlar sifatida emas, balki oz
davrining taraqqiyotiga ta’sir qilgan faol ijtimoiy shaxslar sifatida tanishtirdi.

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR RO‘YXATI

1. Paul, J. “Forming a Faction: The Himayat System of Khwaja Ahrar.”
International Journal of Middle East Studies, 23(4) (1991): 533-549.

2. Paul J. Die politische und soziale Bedeutung der Nagsbandiyya in Mittelasien im
15. Jahrhundert. — Berlin, 1991. — 265 p.

3. Paul J. Doctrine and organization. The Khwajagan-Nagshbandiya in the first
generation after Bahauddin. Berlin, 1998. — 85 p.

4. Paul, J. “The Rise of the Khwajagan—Nagshbandiyya Sufi Order in Timurid
Herat.” In: Green, N. (Ed.), Afghanistan’s Islam: From Conversion to the Taliban
(pp. 71-86). Oakland: University of California Press, 2017.

5. Paul, J. “Conversion Narratives in Local Sources from Pre-Mongol Central Asia.”
In: Moser, K., & Tolino, S. (Eds.), Wissenskulturen muslimischer Gesellschaften
(pp. 315-334). Berlin: De Gruyter, 2023.

6. Paul, J. “Notes on a Central Asian Notebook.” In: Quenzer, M. (Ed.), Exploring
Written Artefacts. Hamburg: SFB 950 / OAPEN, 2021.

7. Paul, J. Aymag in 16th-Century Persian Sources from Central Asia. Qo‘lyozma
(IVR RAN A-210 majmuasi asosida). 2021. 51-76 p.

8. Gross, J. A., & Urunbaev, A. (Eds.). The Letters of Khwaja ‘Ubayd Allah Ahrar
and His Associates. Leiden: Brill, 2002.

9. Mole, M. “Autour du Dar-e Mansiir: L’apprentissage mystique de Baha’ al-Din
Nagsband.” Revue des Etudes Islamiques, 27 (1959): 35-66.

10. Kashifi, ‘Alf ibn Husayn. Rashahat ‘ayn al-hayat. Herat, XV asr oxiri.

11. Ahmad Yassaviy. Hikmatlar (Devoni Hikmat). Toshkent: G‘afur G‘ulom
nomidagi nashriyot, 1991.

12. Navoiy, A. Nasoyim ul-muhabbat. Toshkent: Fan nashriyoti, 1983.

13. Rogers, J. M. “Ahrar, Kaja ‘Obaydallah.” Encyclopaedia Iranica, 1/6 (1986):
667—670.

14. Abdurasulov, Sh. “Markaziy Osiyo tasavvuf tariqati allomasi Bahouddin
Nagshband va uning ilmiy merosi to‘g‘risida ma’lumot beruvchi manbalar
tahlili.” Oriental Renaissance: Innovative, Educational, Natural and Social
Sciences, 4(5) (2024): 46-51.

www.shargjurnali.uz DOI: 10.5281/zen0d0.17587678
321



	MARKAZIY OSIYO TASAVVUF TARIXINING NEMIS OLIMI YURGEN PAUL TOMONIDAN TADQIQI: NAQSHBANDIYYA MISOLIDA
	TADQIQOT METODOLOGIYASI
	FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR RO‘YXATI



