
O‘ZBEKISTON RESPUBLIKASI  

OLIY VA O‘RTA MAXSUS TA’LIM VAZIRLIGI  

 

  

TOSHKENT DAVLAT SHARQSHUNOSLIK UNIVERSITETI  

 

 

 

 

 

SHOIRA USMANOVA 

 

 

 

 

 

 

LINGVOMADANIYATSHUNOSLIK 
 

Darslik 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“BOOKMANY PRINT” 

ТOSHKENT – 2022 



 

 

UOʻK: 000 

KBK: 000 

U 00 

ISBN 978-9943-8300-0-0 

Usmanova, Shoira. 

Lingvomadaniyatshunoslik [Matn]: darslik/ Sh.Usmanova –

Toshkent: Bookmany print, 2022. – 286 b. 
  

Mazkur darslikda til va madaniyat, lingvomadaniyatshunoslikning 

asosiy maqsad va vazifalari, yo‘nalishlari, metodlari, lingvomadaniy 

birliklar tahlili, turli lingvomadaniyatlardagi ramzlar va stereotiplarning 

qiyosi, madaniyatning tildagi o‘rni kabi masalalar yoritilgan. 

Darslik so‘nggida lingvomadaniyatshunoslik terminlar lug‘ati 

(glossariy), testlar va foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxati ilova qilingan. 

Darslik filologiya fakultetining magistrantlari, katta ilmiy xodim-

izlanuvchilari, mustaqil tadqiqotchilari, o‘qituvchilari, shuningdek, 

xorijda istiqomat qilayotgan vatandoshlarga mo‘ljallangan. 
 

 

Mas’ul muharrir: 

 

Abdurahim Mannonov, 

filologiya fanlari doktori, professor  

 

Taqrizchilar: 

 

Durdona Xudoyberganova, filologiya fanlari doktori 

Xayrulla Hamidov, filologiya fanlari doktori 
  

 

 

70230101 – Lingvistika (sharq tillari bo‘yicha) va 70230201 – Qiyosiy tilshunoslik, lingvistik 

tarjimashunoslik (sharq tillari bo‘yicha) magistratura mutaxassisliklari bo‘yicha darslik 

 

 

 

O‘zbekiston Respublikasi Oliy va o‘rta maxsus ta’lim vazirligining 2022-yil 19-iyuldagi 

233-sonli buyrug‘iga asosan nashrga ruxsat berilgan. 

 

 

© Usmanova S. 

© “Bookmany print” nashriyoti, 2022. 



 

 

~ 3 ~ 

KIRISH 

Globallashuv, standartlashuv, integratsiyalashuv va 

madaniyatlarning aralashuvi yuz berayotgan hozirgi kunda turli 

xalqlar tili va madaniyatini o‘rganish, ularni qiyosiy tahlil qilish, til 

va madaniyat mushtarakligini tadqiq etish dolzarb vazifalardan 

hisoblanadi. Bu vazifani hal etish uchun har tomonlama yetuk, 

intellektual salohiyati yuqori, yuksak ma’naviyatli, ona tili, xorijiy 

tillar va madaniyatlarni mukammal egallagan va undan tilshunoslik 

sohasida samarali foydalana oladigan malakali mutaxassislarni 

tayyorlash lozim bo‘ladi.  

Tilshunoslikda XX asrning oxirlariga kelib “til madaniyat bilan 

bog‘liq bo‘lib qolmasdan, balki uning o‘zi madaniyatdan o‘sib 

chiqqan va uni ifodalaydigan vositadir” degan faraz qabul qilina 

boshlandi. Ayni paytda til madaniyatning yaratilish vositasi, 

rivojlanishi, saqlanishi (matnlar ko‘rinishida) va uning tarkibiy 

qismidir.  

Demak, millatning kelajagi bo‘lmish yoshlar, eng avvalo, 

madaniyat va tilning o‘zaro aloqasi, madaniyatning tarkibiy 

qismlari, ma’naviy meros, sivilizatsiya, folklor namunalari, 

umuman, ajdodlar tajribasiini bilishi va ulardan ijodiy foydalanishi 

talab qilinadi.  

Ikkinchidan, yoshlar umumbashariy madaniyatdan ham 

xabardor bolishi zarur. Chunki boshqa xalqlar madaniyati, uning 

yaratilish jarayoni, madaniyatlarning o‘zaro bog‘liqligi va bir-biriga 

ta’sir etishi jarayonidan xabardor bo‘lgan kishigina o‘z ajdodlari 

qoldirgan ma’naviy merosning qadriga yetadi, ularni asrab-avaylab, 

keyingi avlodlariga yetkazishga o‘z hissasini qo‘sha oladi.  

O‘zbek tilshunosligida ilk bor tayyorlangan mazkur darslik 

Kirish, to‘rtta bob, lingvomadaniyatshunoslik terminlari lug‘ati va 

testlardan iborat. Darslikning birinchi bobida til, madaniyat, inson, 

antropologiya, antroposentrik paradigma, lingvomadaniyatshunoslik 

vujudga kelishining nazariy asoslari, “Lingvomadaniyatshunoslik” 

fanining maqsadi va vazifalari, uning asosiy yo‘nalishlari va 

maktablari, metodlari hamda lingvomadaniy tushunchalar 

yoritilgan.  



 

 

~ 4 ~ 

Ikkinchi bobda til va madaniyatning o‘zaro aloqasi, madaniyat 

va uning o‘rganilishi, madaniyat va inson, madaniyat va tamaddun, 

madaniyatlar tipologiyasi, olamning lisoniy manzarasi kabi 

masalalar tadqiq etilgan.  

Uchinchi bob lingvomadaniy birliklar tahliliga bag‘ishlangan 

bo‘lib, unda muqobilsiz leksika, frazeologizmlar va o‘xshatishlarning 

lingvomadaniy tahlili metaforalar, evfemizm va disfemizm 

hodisalari, lakuna va uni bartaraf etish yo‘llari, turli 

lingvomadaniyatlardagi ramzlar va stereotiplarning qiyosi berilgan.  

To‘rtinchi bobda insonning til va madaniyatdagi o‘rni, xususan, 

insonning milliy mentallik va til egasi ekanligi, insonni obyekt 

sifatida turli fanlarda tadqiq etilishi, lisoniy shaxs, jamiyat, 

madaniyat va tilda erkak va ayol ziddiyati, turli madaniyatlardagi 

ayollarning mavqeyi va gender masalalari bayon etilgan.  

Mavzular zamonaviy pedagogik texnologiyalar, grafik 

organayzerlar asosida yoritilgan bo‘lib, har bir mavzuning so‘nggida 

nazorat uchun savollar, mustaqil ish topshiriqlari va adabiyotlar 

ro‘yxati berilgan.  

Mazkur darslikdan filologiya fakultetlarining talabalari, 

magistrantlari, doktorantlari, tadqiqotchilari, o‘qituvchilari, xorijda 

istiqomat qilayotgan vatandoshlar, shuningdek, 

lingvomadaniyatshunoslik bilan qiziquvchi kitobxonlar 

foydalanishlari mumkin.  

  

  
 



 

 

~ 5 ~ 

I BOB. TIL – MADANIYAT – INSON  

 

1-MA’RUZA 

TIL, MADANIYAT, ANTROPOLOGIYA VA 

LINGVOMADANIYATSHUNOSLIK  
 

Reja:  

1. Til va madaniyat 

2. Madaniy antropologiya va lingvomadaniyatshunoslik  

 

Tayanch so‘z va iboralar: til, madaniyat, mentalitet, milliy 

xarakter, qadriyatlar yig‘indisi, milliy komponent, muloqot vositasi, 

til sohibi, antropologiya, fizik antropologiya, madaniy antropologiya, 

lingvomadaniyatshunoslik.  

 

1.1. Til va madaniyat 

Biz gaplashadigan aniq til idrokimizni qay darajada 

shaklantiradi degan savolga ikki nuqtayi nazardan yondashish 

mumkin. Birinchisi nominalistik nuqtayi nazar, ikkinchisi 

relativistik (nisbiy) nuqtayi nazardir. Nominalistik nuqtayi nazarga 

ko‘ra, bizning idrokimiz biz so‘zlashiladigan maxsus bir til orqali 

shakllanmaydi. Til fikrning shunchaki tasodifiy tashqi shaklidir. 

Yani, barchamiz turli yo‘llar va turli tillar vositasida ifodalanadigan 

bir xil fikrlar qatoriga egamiz. Demak, har qanday fikr har qanday 

til vositasida ifodalanishi mumkin. Shunday bo‘lsa-da, ulardan 

ayrimlari kamroq, ayrimlari ko‘proq so‘zlar vositasida qabul 

qilinishi mumkin. Har xil tillarning mavjudligi insonlarning turli 

fikrlar jarayoni yoki turfa tushunchali olamlarda yashashini 

anglatmaydi. Binobarin, daraxt fransuz tilida arbre, ispan tilida 

arbol bo‘lishi mumkin, biroq biz daraxtni qanday bo‘lsa, 

shundayligicha qabul qilamiz.  

Relativistik nuqtayi nazarga ko‘ra, biz so‘zlashiladigan maxsus 

til, xususan, mazkur tilning tuzilishi fikrlarimizni, bizni borliq 

haqidagi tasavvurlarimizni, xullas, muhim madaniy komponentlarni 

belgilab beradi. Mazkur qarash Edvard Sepirning farazida atroflicha 



 

 

~ 6 ~ 

yoritib berilgan 1 . E.Sepirga ko‘ra, til bizning hayot tarzimizni 

tavsiflovchi ijtimoiy meros qilib olingan malaka va g‘oyalar 

majmuyi sifatida madaniyatdan tashqarida mavjud bo‘lolmaydi. Til 

inson faoliyatlarining biri sifatida madaniyatning tarkibiy qismi 

hisoblansa-da, tafakkur shakli va muloqot vositasi sifatida 

madaniyat bilan bir qatorda turadi2.  

Til – madaniyatning ko‘zgusi bo‘lib, unda nafaqat insonni o‘rab 

olgan real borliq, uning real yashash sharoitlari, balki xalqning 

ijtimoiy o‘zini o‘zi anglashi, uning mentaliteti, milliy xarakteri, 

hayot tarzi, an’analari, urf-odatlari, axloqi, qadriyatlar yig‘indisi va 

dunyoqarashi ham aks etadi. 

Til – madaniyat xazinasi, sandig‘i, majmuyidir. U leksika, 

grammatika, iboralar, maqol va matallar, folklor, badiiy va ilmiy 

adabiyot, og‘zaki va yozma nutqda madaniy qadriyatlarni saqlab 

keladi3. 

Til – madaniyat tashuvchisi bo‘lib, u ajdodlardan avlodlarga 

milliy madaniyat xazinasini meros qilib qoldiradi. Yosh avlod ona 

tili barobarida ajdodlarning boy madaniy tajribasini ham 

o‘zlashtiradi. 

Til – madaniyatning quroli, vositasidir. U xalq madaniyati 

vositasida inson shaxsiyatini, til sohibini shakllantiradi.  

Agar tilga uning strukturasi, vazifalari va uni o‘zlashtirish 

jihatidan qaraladigan bo‘lsa, u holda ijtimoiy qatlam yoki 

madaniyatning komponenti tilning tarkibiy qismi bo‘ladi. Ayni 

paytda madaniyatning komponenti til orqali xabar qilinadigan 

qandaydir madaniy informatsiya emas. U tilning barcha sathlariga 

tegishli bo‘lgan tilga xos ajralmas xususiyatdir.  

 
1 Judith Martin, Thomas Nakayama. Intercultural communication in contexts. — 5th ed. –New 

York: McGraw-Hill, 2010. –P. 221-222. 
2  Сепир Э. Язык. Введение в изучение речи // Избранные труды по языкознанию и 

культурологии. –М.: Прогресс, 1993.–С 185. 
3 Robins R. Н. General Linguistics. An Introductory Survey. –London: Routledge, 1989. –Р. 27; 

Верещагин Е. М., Костомаров В. Г. Язык и культура. –М.: Русский язык, 1990. –С. 26.  



 

 

~ 7 ~ 

Til – kishilar oqimini xalqqa aylantiradigan, mazkur nutq 

jamoasining o‘zini o‘zi anglashi, madaniyati, an’analarini saqlashi 

va ularni meros qilishi orqali millatni shakllantiradigan kuchli 

ijtimoiy vositadir.  

“Til madaniyatning milliy komponentlari orasida birinchi 

o‘rinda turadi. Til birinchi navbatda, madaniyatga kishilik 

jamiyatining ham muloqot vositasi, ham ushbu muloqotni uzib 

qo‘yuvchi vosita bo‘lishiga yordam beradi. Til – uning sohiblarining 

muayyan jamoaga tegishli ekanini ko‘rsatadi. Xalqning o‘ziga xos 

asosiy xususiyati bo‘lgan tilga “ichki” va “tashqi” jihatdan 

yondashish mumkin. Tilga “ichki” jihatdan yondashilganda, u etnik 

integratsiyaning bosh omili sifatida namoyon bo‘lsa, “tashqi” 

jihatdan yondashilganda, u xalqning etnik farqlarini ko‘rsatadi. Bu 

ikki qarama-qarshi funksiyani o‘zida dialektik birlashtirgan til bir 

tomondan xalqning o‘z-o‘zini saqlash vositasi, ikkinchi tomondan 

uni “o‘ziniki” va “begona”ga ajratish vositasi bo‘lib xizmat qiladi”1.  
 

 

 
1  Антипов Г.А., Донских O.А., Марковина И.Ю., Сорокин Ю. А. Текст как явление 

культуры. –Новосибирск: Наука; Сиб. отд-ние, 1989. –C. 75. 



 

 

~ 8 ~ 

1. 2. Madaniy antropologiya va lingvomadaniyatshunoslik  

 Inson madaniyatining shakllanishi va rivojlanishi masalasi 

bilan madaniy antropologiya shug‘ullanadi. Antropologiya nomidan 

ham ko‘rinib turganidek, inson haqidagi fandir. Biroq inson 

haqidagi fanlar qatoriga barcha gumanitar va ayrim tabiiy fanlar 

(tibbiyot va qisman biologiya) ham kiradi. Inson haqidagi fanlarning 

ko‘p bo‘lishi tabiiy, chunki inson murakkab, ko‘pqirrali mohiyatdir. 

Shuningdek, mazkur fanlarning barchasi markazida inson bo‘lgan 

kishilik jamiyatida rivojlanadi.  
 

 

Demak, inson haqidagi qator fanlar inson hayotining turli 

tomonlarini, uning fizik (biologiya, tibbiyot) va ma’naviy 

(psixologiya, falsafa, filologiya) mohiyatini, uning faoliyatini 

(iqtisod, sotsiologiya), uning shakllanishi va rivojlanishini (tarix) 

o‘rganadi. Mazkur fanlarning barchasi o‘rganish obyekti jihatidan 

bir-biri bilan chambarchas bog‘langan va ular bir butun 

“organizm”ni tashkil qiladi.  

 Antropologiya qayd qilingan inson haqidagi fanlardan ajralib 

turadi. U insonning boshqa jihatlarini birlashtirishga harakat qilib, 

uning fizik va madaniy rivojlanish jarayonini global va har 

tomonlama o‘rganadi.  

Antropologiya fizik antropologiya va madaniy antropologiyaga 

ajraladi. Fizik antropologiya turli irqlarga mansub bo‘lgan insonning 



 

 

~ 9 ~ 

biologik kelib chiqishi va uning fizik tuzilishining evolyutsiyasini 

o‘rganadi. Madaniy antropologiya inson madaniyatining 

shakllanishi va rivojlanishini o‘rganadi.  

Shunday qilib, madaniy antropologiya insoniyat madaniy 

rivojlanishining umumiy muammolarini o‘rganuvchi, o‘zida barcha 

gumanitar fanlar bilimlarini mujassamlashtiruvchi, insonni “Inson” 

qiluvchi va uni hayvonot dunyosidan ajratuvchi noyob jihatlarini 

tadqiq etuvchi favqulodda keng fundamental fan hisoblanadi. 

Binobarin, hayvonlarda muayyan xatti-harakatlar tizimi mavjud 

bo‘lsa-da, ularda madaniyat mavjud emas.  

Madaniyat madaniy antropologiyaning predmeti sifatida millat, 

sinf, guruhlarning muayyan davrdagi hayot tarzini tarkib 

toptiradigan kishilik jamiyati faoliyatining natijalari yig‘indisidir. 

 
Madaniy antropologiya madaniyat rivojining barcha qirralarini, 

xususan, insonning hayot tarzi, mentaliteti, milliy xarakteri, 

ma’naviy, ijtimoiy va ishlab chiqarish faoliyatini tadqiq etadi. 

Madaniy antropologiya insonning madaniyatni muloqot orqali 

rivojlantirishdek nodir qobiliyatini o‘rganadi, til va madaniyatning 

o‘zaro aloqasiga alohida e’tibor qaratadi. 

So‘nngi yillarda til va madaniyat masalalarini 

lingvomadaniyatshunoslik (lingvokulturologiya) fani atroflicha 

o‘rganishga kirishdi. V. V. Vorobevning yozishicha, “bugungi 

kunda lingvomadaniyatshunoslikni muayyan yo‘l bilan saralangan 

madaniy qadriyatlar majmuyini o‘rganadigan, nutqni yaratish va uni 

idrok qilishdagi jonli kommunikativ jarayonlarni, lisoniy shaxs 

tajribasini va milliy mentalitetni tadqiq etadigan, olam 

manzarasining lisoniy tasvirini tizimli ravishda beradigan, 



 

 

~ 10 ~ 

ta’limning bilim olish, tarbiyaviy va intellektual vazifalarining 

bajarilishini ta’minlaydigan yangi filologik fan sifatida qayd qilish 

mumkin. Demak, lingvomadaniyatshunoslik madaniyat va tilning 

o‘zaro aloqasi va o‘zaro ta’sirini va bu jarayonni lisoniy va 

nolisoniy (madaniy) birliklarning bir butun strukturasi sifatida aks 

ettiradigan kompleks fandir”1.  

 

Nazorat uchun savollar 

1. Tilda qanday mohiyatlar aks etadi? 

2. “Til – madaniyat xazinasi” deganda nimalar tushuniladi?  

3. Til qanday vosita? 

4. Tilga “ichki” va “tashqi” jihatdan yondashish nima?  

5. Antropologiya qanday fan? 

6. Antropologiya inson haqidagi fanlardan qanday xususiyati 

bilan ajralib turadi? 

7. Fizik antropologiya nimani o‘rganadi? 

8. Madaniy antropologiya nimani o‘rganadi? 

  

Mustaqil ish topshiriqlari 

1. Madaniy antropologiyaning predmetini belgilash. 

2. “Til, madaniyat va antropologiya” mavzusida taqdimot 

tayyorlash.  

 

Adabiyotlar 

1. Judith Martin, Thomas Nakayama. Intercultural 

communication in contexts. - 5th ed. –New York: McGraw-Hill, 

2010. -528 p. 

2. Geertz C. The interpretation of culture. –New York: Basic 

Books, 1973. -473 p. 3. Robins R. Н. General Linguistics. An 

Introductory Survey. –London: Routledge, 1989. -470 p.  

4. Usmanova Sh. Tarjimaning lingvomadaniy aspektlari. 

Darslik. –Toshkent: TDShI, 2017. -256 b.  

 
1  Воробьев В. В. О статусе лингвокультурологии // IX Международный Конгресс 

МАПРЯЛ. Русский язык, литература и культура на рубеже веков. Т. 2. –Братислава, 1999. 

–С. 125-126. Батафсил маълумот учун қаранг: Воробьев В. В. Лингвокультурология. 

Теория и методы. –М.: Изд-во РУДН, 1997. 



 

 

~ 11 ~ 

5. Антипов Г. А., Донских O. А., Марковина И. Ю., 

Сорокин Ю. А. Текст как явление культуры. –Новосибирск: 

Наука; Сиб. отд-ние, 1989. –197 c. 

6. Верещагин Е. М., Костомаров В. Г. Язык и культура. –М.: 

Русский язык, 1990. -246 с. 

7. Воробьев В.В. Лингвокультурология: теория и методы. 

Монография. – М.: Изд-во РУДН, 2008. – 240 с.  

8. Сепир Э. Язык. Введение в изучение речи // Избранные 

труды по языкознанию и культурологии. –М.: Прогресс, 1993. -

656 с.  

9. Тер-Минасова С. Г. Язык и межкультурная 

коммуникация. –М.: Slоvо, 2000. -624 с. 

 

  

 

 

 

 

  

 

  



 

 

~ 12 ~ 

2-MA’RUZA 

ANTROPOSENTRIK PARADIGMA VA UNING 

LINGVOMADANIYATSHUNOSLIKDAGI O‘RNI 

 

Reja:  

1. Antroposentrik paradigma 

2. Lingvomadaniyatshunoslikning boshqa fanlar bilan aloqasi 

 

Tayanch so‘z va iboralar: paradigma, lingvistik paradigma, 

antroposentrik paradigma, til, til egasi, shaxs, lisoniy ong, tafakkur, 

faoliyat, mentallik, madaniyatshunoslik, etnolingvistika, 

sotsiolingvistika, lingvomamlakatshunoslik, etnopsixolingvistika.  

 

2. 1. Antroposentrik paradigma 

 Ilmiy paradigma (yunoncha “misol, namuna”) fan obyektini, 

uning muayyan davrda hokim bo‘lgan nazariy tushunchalarini 

o‘rganishga yo‘naltirilgan va shu asosda fanning turli bo‘limlarida 

o‘xshash bo‘lgan, o‘zaro bog‘langan muayyan tadqiqot 

metodikalarining majmuyidir. Ilmiy metodologiya va ilmiy 

metodlardan farqli o‘laroq, aniq tarixiy xususiyatga va ijtimoiy-

madaniy tarqalish chegarasiga ega. Mazkur termin 1962-yilda 

amerikalik faylasuf va tarixchi Tomas Kunning mashhur “Ilmiy 

inqiloblar strukturasi” (“The Structure of Scientific Revolutions”) 

asarida muomalaga kiritilgan.  

T. Kunga ko‘ra, paradigma o‘z tadqiqot faoliyatiga va 

obyektiga ega bo‘lgan, mushtarak ilmiy va falsafiy g‘oyalar 

bilan birlashgan u yoki bu ilmiy yoki falsafiy hamjamiyatlar 

tomonidan qo‘llaniladigan o‘ziga xos metodlar va usullar 

yig‘indisidir. Masalan, XIX va XX asrlarning paradigmalari 

qiyoslanilganda, XIX asrni tarixiylik, XX asrni esa strukturalizm 

belgisi ostida kechganligini ko‘rish mumkin. T. Kun 

paradigmalarning bunday o‘zgarishini “ilmiy inqilob”, deb ataydi. 

Binobarin, ilmiy paradigma falsafa, fan, san’at, adabiyot, ijtimoiy 

hayot va h.k.ning yetakchi tamoyillari va metodlarini birlashtirgan 

umummadaniy paradigmaning bir qismi hisoblanadi. Masalan, 



 

 

~ 13 ~ 

strukturalizmning ilmiy paradigmasi pozitivizmning madaniy 

paradigmasiga kiradi1.  

Ma’lumki, lingvistikada (umuman, ijtimoiy fanlarda) 

paradigmalar bir-birini o‘zgartirmaydi, biroq biri boshqasini 

to‘ldiradi, ayni paytda biri ikkinchisiga e’tibor bermagan holda 

birga yashaydi. An’anaviy tarzda ilmiy paradigma uch turga 

ajratiladi: qiyosiy-tarixiy, sistem-struktur va antroposentrik.  
 

 

Tilshunoslikda ilk ilmiy paradigma qiyosiy-tarixiy paradigma 

sanaladi. Chunonchi, qiyosiy-tarixiy metod til tadqiqining dastlabki 

xususiy metodi bo‘lgan.  

Sistem-struktur paradigmada asosiy e’tibor predmetga, narsaga, 

otga qaratilgani uchun so‘z diqqat markazida bo‘lgan. Hozir ham 

tilni sistem-struktur paradigma doirasida tadqiq qilish davom 

etmoqda. Bu paradigma tarafdorlarining soni ham talaygina. Hali 

ham mazkur paradigma asosida darsliklar, akademik grammatikalar 

yozilmoqda. Shubhasiz, sistem-struktur paradigma doirasida amalga 

oshirilgan fundamental tadqiqotlar nafaqat hozirgi, balki kelajakda 

boshqa paradigmalar asosida izlanish olib boradigan tilshunoslar 

uchun ham qimmatli manba bo‘lib xizmat qiladi.  

Antroposentrik paradigma bu tadqiqotchilar qiziqishlarining 

obyektdan subyektga o‘zgarishi, yo‘naltirilishi, ya’ni insonning 

tilda, tilning esa insonda tahlil qilinishidir. I. A. Boduen de Kurtene 

ta’biri bilan aytganda, “til faqat til jamoasini tarkib toptirgan 

individual miyalarda, ko‘ngillarda va individlarning psixikasida 

mavjud bo‘ladi”.  

 
1  Kuhn Thomas S. The Structure of Scientific Revolutions. 50th anniversary. –Chicago: 

University of Chicago Press, 2012. –Р. 264.  



 

 

~ 14 ~ 

Tilning antroposentrik g‘oyasi zamonaviy tilshunoslikning 

asosini tashkil qiladi. Bugungi kunda lingvistik tahlilning maqsadi, 

til tizimlarining turli tavsifini shunchaki aniqlash bilan hisoblasha 

olmaydi. Til kishilik jamiyatida vujudga kelgan ko‘p qirrali hodisa: 

u sistema va antisistema, faoliyat hamda ushbu faoliyatning 

mahsuli, ruh va moddiyat va h.k.  

Yu. S. Stepanov tilning murakkab mohiyatini yortish uchun uni 

bir necha obrazlar ko‘rinishida taqdim etgan bo‘lsa-da, ulardan hech 

biri tilning barcha qirralarini to‘liq ochib berolmaydi: 1) til 

individning tilidir; 2) til - til oilalari a’zosi; 3) til – struktura; 4) til – 

tizim; 5) til – tur va xususiyat; 6) til – kompyuter; 7) til – fikrlar 

makoni va “ruhning uyi” (M. Xaydegger), ya’ni til insonning 

murakkab kognitiv faoliyatidir. XX asrning oxiriga kelib bularga 

yana bir ta’rif qo‘shildi: til – madaniyat mahsuli, uning muhim 

tarkibiy qismi, yashashining sharti, madaniy kodlarning shakllanish 

omilidir. Antroposentrik paradigma nuqtayi nazaridan inson 

dunyoni o‘zini bilish, o‘zining nazariy va amaliy faoliyati orqali 

taniydi. Masalan, hech qanday mavhum nazariya nima uchun olov 



 

 

~ 15 ~ 

hissi haqida o‘ylaganda sevgi olovi, yurak otashi, iliq do‘stlik va h.k. 

haqida gapirilishini izohlay olmaydi. Barcha narsalarning o‘z 

o‘lchovida anglash insonga uning ongida narsalarning 

antroposentrik tartibini ijod qilish huquqini beradi. Uni maishiy 

emas, balki ilmiy darajada tadqiq qilish mumkin bo‘ladi. Insonning 

miyasida, ongida mavjud bo‘lgan bu tartib uning ma’naviyatini, 

qadriyatlarini va xatti-harakati motivlarini belgilaydi. Bularning 

barchasini inson nutqini, xususan, uning eng ko‘p qo‘llaydigan 

ifodalarini tadqiq qilish orqali tushunish mumkin.  

Tilshunoslikda antroposentrik tilshunoslik (yoki antroposentrik 

paradigma; neolingvistika) sohasining shakllanishi til egasi – 

so‘zlovchi shaxs omilining tadqiq etish bilan bog‘liqdir. 

“Tilshunoslikda antroposentrik burilishning yuzaga kelishi shu bilan 

izohlanadiki, tadqiqotchilarning diqqati “til qanday qurilgan” degan 

masaladan “til qay tarzda amal qiladi” degan masalaga ko‘chdi... 

Tilning qay tarzda amal qilishini tadqiq etish uchun esa tilni uning 

egasi bo‘lgan shaxs omili nuqtayi nazaridan ko‘rib chiqish kerak 

bo‘ladi”1.  

Zamonaviy tilshunoslikda til tizimini antroposentrik nuqtayi 

nazardan o‘rganish, asosan, lingvistik semantika, kognitiv 

tilshunoslik, psixolingvistika, pragmalingvistika hamda 

lingvomadaniyatshunoslikka oid tadqiqotlarda amalga oshiriladi.  

Taniqli o‘zbek tilshunosi, professor N. Mahmudovning 

tilshunoslikda antroposentrik paradigmaning shakllanishi haqida 

quyidagi fikrlarni bayon qiladi: “Tilning ana shunday obyektiv 

xususiyatiga muvofiq ravishda antroposentrik paradigmada inson 

asosiy o‘ringa chiqariladi, til esa inson shaxsini tarkib toptiruvchi 

bosh unsur hisoblanadi. Mutaxassislar taniqli rus adibi 

S.Dovlatovning “inson shaxsiyatining 90 foizini til tashkil qiladi” 

degan hikmatomuz gapini tilga oladilar. V.A. Maslova 

ta’kidlaganiday, inson aqlini, insonning o‘ziday, tildan va nutq 

yaratish hamda nutqni idrok qilish qobiliyatidan tashqarida tasavvur 

etib bo‘lmaydi”2 . 

 
1 Дорофеев Ю. Антропоцентризм в лингвистике и предмет когнитивной грамматики // 

http:www.Nbuv.Cov.ua/portal/Sog-Gum/ls 2008-17/dorofeev/pdf. 
2 Маҳмудов Н. Тилнинг мукаммал тадқиқи йўлларини излаб...// Ўзбек тили ва адабиёти. –

Тошкент, 2012. -№ 5. –Б. 6-7.  



 

 

~ 16 ~ 

Ayrim tilshunoslarning fikricha, antroposentrik paradigma 

o‘tgan asrda strukturalizm muvaffaqiyatlari natijasi sifatida yuzaga 

kelgan “o‘zida va o‘zi uchun” tamoyilini butunlay chetga surib 

qo‘ydi 1 . Bunda asosiy e’tibor nutqiy faoliyat bajaruvchisi, ya’ni 

nutq tuzuvchi va uni idrok etuvchi til egasiga qaratildi.  

Ilmiy paradigmaga “til egasi” kategoriyasining kiritilishi 

tilshunoslikda, shaxs, lisoniy ong, tafakkur, faoliyat, mentallik, 

madaniyat kabi tushunchalarning yanada faollashuvini taqozo etadi2.  

 

2. 2. Lingvomadaniyatshunoslikning boshqa fanlar bilan 

aloqasi 

Til, madaniyat, etnosning o‘zaro munosabati va aloqasi 

masalasini o‘rganish fanlararo muammo hisoblanadi. Mazkur 

muammoning yechimini falsafa va sotsiologiyadan tortib, 

etnolingvistika va lingvomadaniyatshunoslikgacha bo‘lgan bir 

necha fanlarning birgalikdagi sa’y-harakatlari bilangina hal qilish 

mumkin. Masalan, lisoniy tafakkurning etnik masalalari bilan 

lingvistik falsafa, etnik, ijtimoiy yoki guruhlar muloqotining o‘ziga 

xos lisoniy jihatlari bilan psixolingvistika va h.k. shug‘ullanadi. 

Lingvomadaniyatshunoslik tilshunoslikning mustaqil yo‘nalishi 

sifatida XX asrning 90-yillarida vujudga keldi. Tadqiqotchilarning 

qayd qilishicha, “lingvokulturologiya” (lot. lingua “til”; cultus 

“hurmat qilish, ta’zim qilish”; yunon. “ilm, fan”) termini V.N.Teliya 

rahbarligidagi Moskva frazeologik maktabi (Yu.S.Stepanov, 

A.D.Arutyunova, V.V.Vorobyev, V.Shaklein, V.A.Maslova) 

tomonidan olib borilgan izlanishlar bilan bog‘liq ravishda paydo 

bo‘lgan3.  

 
1  Воркачев С.Г. Лингвокультурология, языковая личность, концепт: Становление 

антропологической парадигмы в языкознании // Филологические науки. – 2001. – №1. – 

С. 64.  
2  Седов К.Ф. Дискурс и личность: эволюция коммуникативной компетенции. –М.: 

Лабиринт, 2004. –С.5.  
3  Телия В.Н. Русская фразеология: семантический, прагматический и 

лингвокультурологический аспекты. –М.: Школа “Языки русской культуры”, 1996. -286 с. 



 

 

~ 17 ~ 

Lingvomadaniyatshunoslikning predmeti o‘zaro chambarchas 

aloqada, muloqotda bo‘lgan til va madaniyat sanaladi.  

Lingvomadaniyatshunoslik madaniyatshunoslik va tilshunoslik 

kesishgan nuqtada shakllangan til tadqiqining yangi sohasidir. 

Lingvomadaniyatshunoslik madaniyat va tilning o‘zaro aloqasini, 

o‘zaro ta’sirini, tilda o‘z aksini topgan xalq madaniyatining 

ko‘rinishlarini tadqiq etadi.  

 

Madaniyatshunoslik (kulturologiya) insonni ijtimoiy va 

madaniy hayotidagi uning tabiat, jamiyat, tarix, san’at va boshqa 

sohalarga ko‘ra o‘zini o‘zi anglashini tadqiq etsa, tilshunoslik tilda 

olam lisoniy manzarasining mental modellar ko‘rinishida aks 

etadigan va qayd qilinadigan inson dunyoqarashini o‘rganadi.  

Lingvomadaniyatshunoslik etnolingvistika va sotsiolingvistika 

bilan chambarchas aloqadadir. Hatto V.N.Teliyaga ko‘ra, 

lingvomadaniyatshunoslik etnolingvistikaning tarkibiy qismidir. 

Biroq lingvomadaniyatshunoslik ham, etnolingvistika ham o‘z 

mohiyatiga ko‘ra alohida fanlardir.  

Etnolingvistika yo‘nalishining ildizlari Yevropada 

V.Gumboldtdan boshlanib, Amerikada F.Boas, E.Sepir va B.Uorf; 

Rossiyada D.K.Zelenin, Ye.F.Karskiy, A.A.Shaxmatov, 

A.A.Potebnya, A.N.Afanasyev, A.I.Sobolevskiy va 

boshqalarlarning izlanishlariga borib taqaladi. V.A.Zveginsev 



 

 

~ 18 ~ 

etnolingvistikani tilning jamiyat ijtimoiy strukturasi yoki xalqning 

madaniyati, an’analari, urf-odatlari bilan aloqasini o‘rganadigan 

yo‘nalish sifatida tavsiflagan edi. Zamonaviy etnolingvistikaning 

markazida tilning leksik tizimidagi faqat muayyan moddiy va 

madaniy-tarixiy majmualar: madaniyat shakllari, urf-odatlar, 

udumlar bilan o‘zaro munosabatdagi elementlari bo‘ladi. Mazkur 

yo‘nalishni ikki alohida tarmoqqa ajratish mumkin: 1) etnik 

hududlarni tilga ko‘ra rekonstruksiya qilish (R.A.Ageyeva, 

S.B.Bernshteyn, V.V.Ivanov, T. V. Gamkrelidzye va h.k.ning 

tadqiqotlari); 2) xalqning moddiy va ma’naviy madaniyatini til 

ma’lumotlariga ko‘ra rekonstruksiya qilish (V.V. Ivanov, 

V.N.Toporov, T.V.Sivyan, T.M.Sudnik, N.I.Tolstoy va uning 

maktabi). 

Kishilik madaniyati ayni ehtiyojni har xil yo‘llar vositasida 

qondirishga yo‘nalgan turli etnik madaniyatlar yig‘indisidan 

iboratdir. Etnik o‘ziga xosliklar, jumladan, turli vaziyatlarda kishilar 

qanday ishlashadi, qanday dam olishadi, qanday ovqatlanishadi, 

qanday gaplashishadi va h.k. har joyda namoyon bo‘ladi. 

N.I.Tolstoyga ko‘ra, etnolingvistikaning maqsadi dunyo 

xalqlarining folklor manzarasi, stereotiplarini ochib berishdir.  

Sotsiolingvistika tilshunoslikning tilni va uning mavjud bo‘lgan 

ijtimoiy sharoitlar bilan bog‘liqligini o‘rganadigan sohasidir. 

Ijtimoiy sharoitlar deganda, amaldagi til rivojlanayotgan tashqi 

shart-sharoitlar majmuyi: mazkur tildan foydalanayotgan kishilar 

jamiyati, bu jamiyatning ijtimoiy strukturasi, til egalarining yoshi, 

ijtimoiy mavqeyi, madaniyat va bilim darajasi, yashash joyi 

orasidagi farqlari, shuningdek, ularning muloqot vaziyatiga bog‘liq 

nutqiy muomalasidagi farqlar tushuniladi. Demak, sotsiolingvistika 

tilning jamiyat hayotidagi roli, uning ijtimoiy tabiati, ijtimoiy 

funksiyalari, ijtimoiy omillarning tilga bo‘lgan ta’sir mexanizmi 

bilan bog‘liq masalalarni o‘rganadigan tilshunoslik sohasidir. 

Lingvomadaniyatshunoslikni lingvomamlakatshunoslikdan ham 

ajratish lozim. Lingvomamlakatshunoslik va 

lingvomadaniyatshunoslik o‘rganish obyektlariga ko‘ra bir-biridan 

farq qiladi. Lingvomamlakatshunoslik tilda o‘z aksini topgan milliy 

realiyalarni o‘rganadi. Ye.M.Vereshchagin va 



 

 

~ 19 ~ 

V.G.Kostomarovlarga ko‘ra, milliy realiyalar muqobilsiz til 

birliklari bo‘lib, ular mazkur madaniyatga xos bo‘lgan hodisalarni 

ifodalaydi.  

Lingvomadaniyatshunoslik etnopsixolingvistika bilan ham 

chambarchas aloqada bo‘ladi. Etnopsixolingvistika nutqiy faoliyatda 

muayyan an’analar bilan bog‘liq muomala elementlarining qanday 

paydo bo‘lishini, turli til egalarining verbal va noverbal 

muloqotidagi farqlarni o‘rganadi; nutqiy etiket va “dunyoning rangli 

manzarasi”ni, turli xalqlardagi ikki tillilik va ko‘p tillilik 

hodisalarini tadqiq etadi. Etnopsixolingvistikaning asosiy tadqiqot 

metodi assotsiativ eksperiment bo‘lsa, lingvomadaniyatshunoslik 

o‘rniga ko‘ra tilshunoslik va madaniyatshunoslikning turli 

metodlaridan foydalanadi.  

 

Nazorat uchun savollar  

1. Ilmiy paradigmaga ta’rif bering. 

2. Ilmiy paradigma qachon va kim tomonidan muomalaga 

kiritilgan? 

3. Tilshunoslikda qanday paradigmalar mavjud?  

4.Antroposentrik paradigmaning boshqa paradigmalardan farqi 

nima? 

5. Lingvomadaniyatshunoslik (Lingvokulturologiya) mustaqil 

yo‘nalishi sifatida qachon vujudga keldi? 

6. Lingvomadaniyatshunoslik qaysi fanlar bilan chambarchas 

aloqada? 

7. Etnolingvistika qanday yo‘nalish? 

8. Sotsiolingvistika nimani o‘rganadi? 

9. Lingvomamlakatshunoslikning tadqiqot obyekti nima? 

10. Etnopsixolingvistika qanday hodisalarni tadqiq etadi? 

 

Mustaqil ish topshiriqlari 

1. Til tizimini antroposentrik nuqtayi nazardan o‘rganadigan 

fanlar haqida referat yozish. 

2. Sotsiolingvistik tadqiqot uchun anketa tuzish. 

 



 

 

~ 20 ~ 

Adabiyotlar 

1. Kuhn Thomas S. The Structure of Scientific Revolutions. 

50th anniversary. –Chicago: University of Chicago Press, 2012. 

p. 264.  

2. Usmanova Sh. Tarjimaning lingvomadaniy aspektlari. 

Darslik. –Toshkent: TDShI, 2017. -256 b.  

3. Алефиренко Н.Ф. Лингвокультурология. Ценностно-

смысловое пространство языка. Учебное пособие. –М.: Флинта, 

Наука, 2010. – 224 c. 

4. Воркачев С.Г. Лингвокультурология, языковая личность, 

концепт: Становление антропологической парадигмы в 

языкознании // Филологические науки. – 2001. – №1. – С. 64–72. 

5. Дорофеев Ю. Антропоцентризм в лингвистике и предмет 

когнитивной грамматики // http:www.Nbuv.Cov.ua/portal/Sog-

Gum/ls 2008-17/dorofeev/pdf. 

6. Маслова В. А. Лингвокультурология. Учебное пособие 

для студентов высших учебных заведений. –М.: Изд. Центр 

«Академия», 2001. – 208 c.  

7. Маҳмудов Н. Тилнинг мукаммал тадқиқи йўлларини 

излаб...// Ўзбек тили ва адабиёти. –Тошкент, 2012. -№ 5. –Б. 3-

16.  

8. Седов К.Ф. Дискурс и личность: эволюция 

коммуникативной компетенции. –М.: Лабиринт, 2004. -320 с. 

9. Телия В.Н. Русская фразеология: семантический, 

прагматический и лингвокультурологический аспекты. –М.: 

Школа “Языки русской культуры”, 1996. -286 с. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

~ 21 ~ 

3-MA’RUZA 

LINGVOMADANIYATSHUNOSLIKNING VUJUDGA 

KELISHI  

 

Reja:  

1. Lingvomadaniyatshunoslik (Lingvokulturologiya)ning fan 

sifatida shakllanishi 

2. Lingvomadaniyatshunoslikning tavsifi 

3. Lingvomadaniyatshunoslikning asosiy yo‘nalishlari  

4. Lingvomadaniyatshunoslik maktablari  

 

Tayanch so‘z va iboralar: lingvomadaniyatshunoslik, 

kommunikativ jarayon, xalq mentaliteti, madaniyat fenomeni, 

madaniy omil, madaniy dalil, lisoniy shaxs, madaniy qadriyat, 

diaxronik lingvomadaniyatshunoslik, qiyosiy 

lingvomadaniyatshunoslik, chog‘ishtirma 

lingvomadaniyatshunoslik, geografik lug‘atlar. 

 

3. 1. Lingvomadaniyatshunoslikning fan sifatida 

shakllanishi 

Tilshunoslikda XX asrning oxirlariga kelib “til madaniyat bilan 

bog‘liq bo‘lib qolmasdan, balki uning o‘zi madaniyatdan o‘sib 

chiqqan va uni ifodalaydigan vositadir” degan faraz qabul qilina 

boshlandi. Ayni paytda til madaniyatning yaratilish vositasi, 

rivojlanishi, saqlanishi (matnlar ko‘rinishida) va uning tarkibiy 

qismidir. Chunki til vositasida madaniyatning moddiy va ma’naviy 

asarlari yaratiladi. Ana shu g‘oya asosida ming yillar davomida 

shakllangan lingvomadaniyatshunoslik fanning yangi, maxsus 

sohasi sifatida XX asrning 90-yillarida vujudga keldi. 

Lingvomadaniyatshunoslik tilshunoslikdagi antroposentrik 

paradigmaning mahsuli bo‘lib, u so‘nggi o‘n yilliklar davomida 

rivojlanib kelmoqda.  

V.A.Maslova lingvomadaniyatshunoslik rivojlanishini uch 

davrga ajratadi: 



 

 

~ 22 ~ 

 
XXI asrning boshlariga kelib lingvomadaniyatshunoslik jahon 

tilshunosligidagi yetakchi yo‘nalishlardan biriga aylandi. 

Lingvomadaniyatshunoslik tilda va diskursda o‘z aksini topgan va 

mustahkamlangan xalq madaniyatini o‘rganadi. U birinchi navbatda, 

muayyan madaniyatning mif, afsona, urf-odat, an’ana, udum, 

taomil, ramzlarini va h.k.ni tadqiq etadi. Mazkur konseptlar 

madaniyatga taalluqli bo‘lib, ular tilda maishiy va taomil muomalasi 

shaklida mustahkamlanadi.  

 

3. 2. Lingvomadaniyatshunoslikning tavsifi 

V. N. Teliyaga ko‘ra, lingvomadaniyatshunoslik, avvalo, jonli 

kommunikativ jarayonlarni va ularda qo‘llaniladigan til 

ifodalarining sinxron harakatdagi xalq mentaliteti bilan aloqasini 

tadqiq qiladi.  

Lingvomadaniyatshunoslik tilni madaniyat fenomeni sifatida 

o‘rganuvchi fan bo‘lib, o‘zaro aloqadorlikda bo‘lgan til va 

madaniyat uning predmetini tashkil qiladi. Binobarin, V.N. Teliya 

bu haqda shunday yozadi: “Lingvomadaniyatshunoslik insoniy, 

aniqrog‘i, insondagi madaniy omilni tadqiq etuvchi fandir. Bu esa 

shuni bildiradiki, lingvomadaniyatshunoslik markazi madaniyat 

fenomeni bo‘lgan inson to‘g‘risidagi antropologik paradigmaga xos 

bo‘lgan yutuqlar majmuasidir”1.  

 
1  Телия В.Н. Русская фразеология: семантический, прагматический и 

лингвокультурологический аспекты. –М.: Школа “Языки русской культуры”, 1996. –C. 

222.  



 

 

~ 23 ~ 

G.G.Slishkinga ko‘ra, “Lingvomadaniyatshunoslik inson 

omiliga, aniqrog‘i, insondagi madaniyat omiliga yo‘naltirilgan. 

lingvomadaniyatshunoslikning markazi madaniyat fenomenidan 

iborat bo‘lishi inson haqidagi fanning antropologik paradigmaga 

tegishli hodisa ekanligidan dalolat beradi”1. 

N. Alefirenko lingvomadaniyatshunoslikni quyidagicha 

tavsiflaydi: 

- lingvomadaniyatshunoslik tilshunoslik va madaniyatshunoslik 

bilan chambarchas bog‘langan bo‘lib, u sintezlovchi xususiyatga 

ega; 

- lingvomadaniyatshunoslikning asosiy e’tibori tilda 

izohlanadigan madaniy dalillarga qaratiladi; 

 - lingvomadaniyatshunoslik tilshunoslik fanlariga kiradi, 

shuning uchun uning tadqiqot natijalaridan ona tili va chet tillari 

o‘qitish jarayonida amaliy foydalanish mumkin; 

- lingvomadaniyatshunoslik tadqiqotlarining asosiy 

yo‘nalishlari: a) lisoniy shaxs; b) til madaniy qadriyatlarning 

semiotik gavdalantirish tizimi hisoblanadi2.  

 

3. 3. Lingvomadaniyatshunoslikning asosiy yo‘nalishlari 

Lingvomadaniyatshunoslikda bugungi kunga qadar bir qancha 

yo‘nalishlar shakllangan:  

 

 
1 Слышкин Г.Г. От текста к символу. Лингвокультурные концепты прецедентных текстов 

в сознании дискурса. –М.: Academia, 2000. - 128 с. 
2  Алефиренко Н.Ф. Лингвокультурология. Ценностно-смысловое пространство языка. 

Учебное пособие. –М.: Флинта, Наука, 2010. –С. 21. 



 

 

~ 24 ~ 

1. Muayyan ijtimoiy guruhlar, xalqning ko‘zga ko‘ringan 

davrdagi madaniy munosabatlari lingvomadaniyatshunosligi, ya’ni 

aniq lingvomadaniy holatlarning tadqiq etilishi.  

2. Xalqning muayyan davriga tegishli bo‘lgan lingvomadaniy 

o‘zgarishlarni o‘rganadigan diaxronik lingvomadaniyatshunoslik.  

3. O‘zaro aloqada bo‘lgan turli xalqlarning lingvomadaniy 

ko‘rinishlarini tadqiq qiladigan qiyosiy lingvomadaniyatshunoslik .  

4. Chog‘ishtirma lingvomadaniyatshunoslik. U endi 

rivojlanishga boshlagan bo‘lib, ayrim tadqiqotlarda o‘z aksini 

topgan. Masalan, M.K. Golovanivskaya “Rus tili sohibi nuqtayi 

nazaridan fransuz mentaliteti” nomli tadqiqotida fransuz mentaliteti 

xususiyatlarini rus tili va madaniyati sohibining nuqtayi nazaridan 

o‘rgangan. Tahlil materiali sifatida rus va fransuz tillaridagi taqdir, 

xavf, omad, jon, vijdon, fikr, g‘oya va h.k. mavhum otlar xizmat 

qilgan.  

 5. Geografik lug‘atlar (qarang: Amerikana. Англо-русский 

лингвострановедческий словарь / Под ред. Н.В.Чернова. 

Смоленск, 1996; Мальцева Д. Г. Германия: страна и язык: 

Лингвострановедческий словарь. М., 1998; Муравлева Н.В. 

Австрия: Лингвострановедческий словарь. М., 1997va h.k.)ni 

tuzish bilan shug‘ullanadigan lingvomadaniy leksikografiya.  

Qayd qilinganlar orasida oxirgi yo‘nalishning faol 

rivojlanganligini ko‘rish mumkin. Masalan, D. G. Malsevaning 

lug‘ati 25 mavzuiy bo‘limni o‘z ichiga oladi. Ularda Germaniyaning 

geografik realiyalari, iqlimi, o‘simlik va hayvonot dunyosi, tarixi, 

urf-odatlari, an’analari, afsonalari, aforizmlari, turli bayram va 

marosimlari, diniy aqidalari, pul birligi, o‘lchov birligi, sanoati, 

savdosi, fan va texnikasi, san’ati, ta’limi, milliy taomlari, me’moriy 

obidalari, milliy xarakteri va h.k.ni ifodalaydigan til birliklari aks 

etgan. Bunday lug‘atlar asosida til va madaniyatning o‘zaro 

aloqasini atroflicha o‘rganish mumkin.  

Lingvokulturologik tadqiqotlarda, asosan, quyidagi masalalarni 

tadqiq etilganligini ko‘rish mumkin: 1) muayyan nutqiy janrning 

lingvokulturologik xususiyatlari. Bunda miflar, xalq og‘zaki ijodiga 

xos janrlar tili o‘rganilgan; 2) muayyan uslubda yozilgan asardagi 

lingvomadaniy konseptning ifodalanishi tadqiqi. Bunda asosan 



 

 

~ 25 ~ 

badiiy-nasriy asarlar tili tahlil etilgan; 3) qiyosiy yo‘nalishdagi 

tadqiqotlar. Bunda ko‘proq rus tilidagi birliklar ingliz, nemis, 

fransuz tillari bilan qiyoslangan; 4) lingvomadaniyatshunoslikning 

pedagogika fani bilan bog‘liq jihatlari. Bunda ijtimoiy fanlarda 

o‘quvchi va talabalarga lingvokulturologik birliklarni aniqlash va 

tahlil etish maqsad qilib olingan.  

O’zbek tilshunosligida lingvomadaniy tadqiqotlar oxirgi o‘n 

yilliklarda paydo bo‘la boshladi. Jumladan, Z.I.Soliyevaning 

nomzodlik ishida o‘zbek va ingliz tillaridagi sentensiya, ya’ni 

axloqiy-ta’limiy xarakterdagi matnlarning milliy-madaniy 

xususiyatlari yoritilgan 1 . D. Xudoyberganovaning “Matnning 

antroposentrik tadqiqi” nomli monografiyasining alohida bobi 

o‘zbek tilidagi matnlarning lingvokulturologik xususiyatlarini 

o‘rganishga bag‘ishlangan 2 . Shuningdek, professor N. 

Mahmudovning “Tilning mukammal tadqiqi yo‘llarini izlab...” 

nomli maqolasida lingvomadaniyatshunoslikning mohiyati va bu 

sohadagi muammolar ko‘rsatib berilgan3.  

 

3. 4. Lingvomadaniyatshunoslik maktablari  

XX asrning oxiriga kelib Moskvada to‘rtta lingvomadaniy 

maktab yuzaga keldi:  

 
 

1. Yu.Yu. Stepanov maktabining maqsadi madaniyatning 

davomiyligini diaxron nuqtayi nazardan tasvirlashdir. Yo‘nalish 
 

1 Салиева З.И. Концептуальная значимость и национально-культурная специфика 

сентенции в английском и узбекском языках: Афтореф. дисс...канд.филол.наук. –Ташкент, 

2010. –С.25. 
2 Худойберганова Д. Матннинг антропоцентрик тадқиқи. –Тошкент: Фан, 2013. 
3 Маҳмудов Н. “Тилнинг мукаммал тадқиқи йўлларини излаб...”// Ўзбек тили ва адабиёти. 

–Тошкент, 2012. -№ 5. –Б. 3-16.  



 

 

~ 26 ~ 

turli davrlarda yaratilgan matnlar yordamida, ya’ni tilning faol egasi 

emas, balki tashqi kuzatuvchisi sifatida ish ko‘radi. 

2. N.D. Arutyunova maktabi turli xalqlar va davrlarga oid 

matnlardagi umummadaniy terminlarni tadqiq etadi. Mazkur 

madaniy terminlar ham tilning faol egasi emas, balki tashqi 

kuzatuvchisi nuqtayi nazaridan o‘rganiladi.  

3. V.N. Teliya maktabi Rossiyada va xorijda 

frazeologizmlarning lingvokulturologik tahlil qilish bilan tanilgan. 

V.N.Teliya va uning shogirdlari lisoniy mohiyatlarni jonli til 

egasining refleksi nuqtayi nazaridan tadqiq qilishadi. Ya’ni bu 

madaniyat semantikasini bevosita til va madaniyat subyekti orqali 

egallashga qaratilgan yo‘nalishdir.  

4. V.V. Vorobyev, V. M. Shaklein maktabi. Ular 

Ye.M.Vereshchagin va V.G.Kostomarovlarning ta’limotlarini 

rivojlantirishdi.  

 Shunday qilib, lingvomadaniyatshunoslik jonli milliy tilda va 

til jarayonlarida namoyon bo‘ladigan moddiy va ma’naviy 

madaniyatni o‘rganadigan ijtimoiy fandir. U tilni madaniyatning 

yaratilish vositasi, rivojlanishi, saqlanishi va namoyon bo‘lishidek 

eng muhim vazifasini belgilab beradi.  

 

Nazorat uchun savollar  

1.V.A.Maslova lingvomadaniyatshunoslik rivojlanishini nechta 

davrga ajratadi? 

2. Lingvomadaniyatshunoslik qanday fan? 

3. V. N. Teliya lingvomadaniyatshunoslikni qanday tavsiflaydi? 

4. G.G.Slishkin lingvomadaniyatshunoslikni qanday 

tavsiflaydi? 

5. N. Alefirenko lingvomadaniyatshunoslikni qanday 

tavsiflaydi? 

6. Lingvomadaniyatshunoslikning asosiy yo‘nalishlarini ayting. 

7. Lingvomadaniyatshunoslikning qaysi yo‘nalishi faol 

rivojlangan? 

8. Lingvomadaniy tadqiqotlarda asosan qaysi masalalarni tadqiq 

etilgan? 

9. Yu. Stepanov maktabining maqsadi nimadan iborat? 



 

 

~ 27 ~ 

10. N.D. Arutyunova maktabi nimalarni tadqiq etadi? 

11. V.N. Teliya maktabi qanday tadqiqotlari bilan tanilgan? 

12.V.V. Vorobyev va V.M. Shaklein maktabi qaysi ta’limotni 

rivojlantirdi? 

Mustaqil ish topshiriqlari 

1. O‘zbek tilshunosligidagi lingvomadaniy tadqiqotlarni tahlil 

qilish.  

2. Lingvomadaniyatshunoslikning dolzarb masalalari yuzasidan 

taqdimot tayyorlash. 

 

Adabiyotlar 

1. Алефиренко Н.Ф. Лингвокультурология. Ценностно-

смысловое пространство языка. Учебное пособие. –М.: Флинта, 

Наука, 2010. -224 c. 

2. Воробьев В.В. Лингвокультурология: теория и методы. 

Монография. – М.: Изд-во РУДН, 2008. -240 с.  

3. Маслова В. А. Лингвокультурология. Учебное пособие 

для студентов высших учебных заведений. –М.: Изд. Центр 

«Академия», 2001. -208 c. 

4. Маҳмудов Н. Тилнинг мукаммал тадқиқи йўлларини 

излаб...// Ўзбек тили ва адабиёти. –Тошкент, 2012. -№ 5. –Б. 3-

16.  

5. Слышкин Г.Г. От текста к символу. Лингвокультурные 

концепты прецедентных текстов в сознании дискурса. –М.: 

Academia, 2000. -128 с. 

6. Телия В.Н. Русская фразеология: семантический, 

прагматический и лингвокультурологический аспекты. –М.: 

Школа “Языки русской культуры”, 1996. -286 с. 

7. Худойберганова Д. Матннинг антропоцентрик тадқиқи. –

Тошкент: Фан, 2013. -136 б.  



 

 

~ 28 ~ 

4-MA’RUZA  

LINGVOMADANIYATSHUNOSLIKNING TADQIQOT 

OBYEKTI, PREDMETI, MAQSADI VA VAZIFALARI 
 

Reja:  

1. Lingvomadaniyatshunoslikning tadqiqot obyekti  

2. Lingvomadaniyatshunoslikning predmeti 

3. Lingvomadaniyatshunoslikning maqsadi va vazifalari  

 

Tayanch so‘z va iboralar: muqobilsiz leksika va lakunalar, 

mifologiyalashtirilgan til birliklari, tilning paremiologik fondi, 

tilning frazeologik fondi, o‘xshatishlar, ramzlar, stereotiplar, 

metaforalar va obrazlar, tillarning stilistik qatlami, nutqiy muomaa, 

nutq etiketi.  

 

4. 1. Lingvomadaniyatshunoslikning tadqiqot obyekti  

 Tadqiqotning obyekti deganda borliqning ayrim sohasidagi 

o‘zaro aloqadagi jarayonlar, hodisalar majmuyi, tadqiqotning 

predmeti deganda esa o‘ziga xos xususiyatga, jarayonga va 

mezonlarga ega bo‘lgan obyektning ayrim qismi tushuniladi. 

Masalan, barcha ijtimoiy fanlar uchun umumiy obyekt inson, 

ularning predmeti insonning muayyan tomoni va faoliyati 

hisoblanadi.  

Lingvomadaniyatshunoslikning obyekti – madaniyat va tilning 

o‘zaro aloqasi, o‘zaro ta’sirini bir butunlikda tadqiq qilishdir.  

   
Lingvomadaniyatshunoslik tilni madaniyatning fenomeni, 

madaniyatni tashuvchisi sifatida o‘rganadi. Madaniyatni tildan 



 

 

~ 29 ~ 

foydalanuvchi inson yaratadi. Lingvomadaniyatshunoslikning 

obyekti tilshunoslik va madaniyatshunoslik, etnografiya va 

psixolingvistika singari qator fundamental fanlarning kesishmasida 

joylashadi1. 

Lingvomadaniyatshunoslikning obyekti haqida ba’zi munozarali 

fikrlar ham yo‘q emas. Jumladan, V.N.Teliyaning fikricha, 

lingvomadaniyatshunoslik til va madaniyatning faqat sinxron 

aloqasini o‘rganadi. V.A.Maslovaga ko‘ra, bu soha tilni ham 

sinxron, ham diaxron jihatdan o‘rganadi. Bundan tashqari, 

V.N.Teliya lingvomadaniyatshunoslik obyekti umuminsoniy 

xarakterga ega bo‘lishini ta’kidlagan bo‘lsa, V.A.Maslova muayyan 

xalq yoki qardosh xalqlar tilining lingvomadaniy xususiyatlari 

alohida o‘rganilishi lozimligini uqtiradi2.  

 

4. 2. Lingvomadaniyatshunoslikning predmeti 

Lingvomadaniyatshunoslikning predmeti – madaniyatda 

ramziy, obrazli, metaforik ma’no kasb etgan va natijalari inson 

ongida umumlashtirilib mif, afsona, folklor va diniy diskurslarda, 

poetik va prozaik badiiy matnlarda, frazeologizmlarda, 

metaforalarda va ramzlarda aks etadigan til birliklari sanaladi. 

Bunda muayyan lingvokulturologik birlik bir paytning o‘zida bir 

qancha semiotik tizimlarga tegishli bo‘lishi mumkin: ma’lum bir 

odat frazeologizmga, maqolga, matalga aylanishi mumkin.  

Tadqiqot obyektining vaziyatidan kelib chiqqan holda, uning 

alohida lingvokulturologik birliklardan tashkil topgan bir qancha 

predmetlarini ko‘rsatish mumkin. Ular quyidagilardan iborat 

bo‘lishi mumkin3:  

 
1 Маслова В. А. Лингвокультурология: Учеб. пособие для студ. высш. учеб, заведений. - 

М.: Издательский центр «Академия», 2001. –С.35-36.  
2  Пименова М.В., Кондратьева О.Н. Концеатуальные исследования. Введение: учебное 

пособие. –М.: Флинта, 2011.  
3 Маслова В. А. Ko‘rsatilgan asar, 37-bet.  



 

 

~ 30 ~ 

 
1. Muqobilsiz leksika va lakunalar. Har qanday til yoki 

dialektda boshqa tilga bir so‘z bilan tarjima qilib bo‘lmaydigan 

so‘zlar mavjud bo‘ladi. Bunday so‘zlarga muqobilsiz leksika 

deyiladi. Muqobilsiz leksika muayyan xalq madaniyatiga xos 

hodisalarni aks ettiradi. U ko‘pincha mahalliy xalqqa xos pul, 

masofa-uzunlik birliklari, ro‘zg‘or ashyolari, kiyim-kechak, yegulik-

ichkilik va h.k. tushunchalarni anglatadigan so‘zlardan tarkib topadi. 

Muqobilsiz leksika boshqa tilga o‘zlashtirilganda ularga ekzotik 

leksika (ekzotizmlar) deyiladi. Ekzotizmlar va etnografizmlar o‘zga 

madaniyatning ramzi sanaladi. Jumladan, spiker, kriket, shilling – 

Angliya; yaylov, qishloq, ariq, dehqon, cho‘l – O‘rta Osiyo; sakura, 

geysha, ikebana, sake – yapon madaniyatining belgilarini 

assotsiatsiyalaydi. O‘zbek madaniyatining belgilarini palov, patir, 

sumalak, ko‘rpacha, belbog‘ (belida belbog‘i bor), do‘ppi (do‘ppisi 

osmonda, do‘ppi tor) va h.k. so‘zlarda ko‘rish mumkin.  

Bir tildagi so‘z boshqa tilda muqobilini topa olmagan o‘rinlarda 

har doim lakuna hodisasi voqelanadi. Lakunalar (lot. lacuna – 

bo‘shliq, chuqurlik, cho‘nqir joy) – matnda bo‘sh qolgan, tushib 

qolgan joy, “tilning semantik xaritasidagi oq dog‘lar”dir 1 . 

Muqobilsiz leksika singari lakunalar ham tillarning qiyosida 

seziladi. Masalan, ingliz tilida “yurist, advokat” ma’nosini anglatgan 

lawyer so‘zidan boshqa advokatlik kasbining turli-tumanligini 

ifodalaydigan attorney “vakil”, barrister “oliy sudlarda ishtirok 

etish huquqiga ega bo‘lgan advokat”, solicitor “mijozlarga va 

 
1 Степанов Ю.С. Французская стилистика. –М.: «Высшая школа» 1965. –C. 120.  



 

 

~ 31 ~ 

tashkilotlarga maslahat beruvchi; quyi sudlarda ishtirok etish 

huquqiga ega”, counsel “yuriskonsult”, counsellor “maslahatchi”, 

advocate “oliy darajadagi advokat”. O‘zbek va rus tillarida qayd 

qilingan ifodalarga faqat bir advokat so‘zigina muqobil bo‘ladi.  

2. Mifologiyalashtirilgan til birliklari. Bular arxetiplar va 

mifologemalar, udumlar va rivoyatlar, taomillar va urf-odatlar 

sanaladi. Har bir aniq frazeologizmda butun boshli bir mif emas, 

balki mifologema aks etadi. Mifologema – bu mifning “bosh 

qahramoni”, uning muhim personaji yoki vaziyati bo‘lishi va u 

mifdan mifga o‘tishi mumkin. Mifning asosida odatda arxetip 

yotadi. Arxetip – individlar ongida paydo bo‘ladigan va 

madaniyatda tarqaladigan turg‘un obraz. Arxetip tushunchasi 

K.G.Yung tomonidan 1919-yilda e’lon qilingan «Инстинкт и 

бессознательное» maqolasida muomalaga kiritilgan. K. G. Yungga 

ko‘ra, barcha odamlarda tush, miflar, ertak va afsonalarda paydo 

bo‘ladigan ayrim umumiy ramzlar – arxetiplarni g‘ayriixtiyoriy 

shakllantiradigan tug‘ma qobiliyat bo‘ladi. Arxetiplarda shaxsiy 

tajriba oqibatida emas, balki ajdodlardan meros qilib olingan 

«kollektiv g‘ayriixtiyoriylik» ifodalanadi. K. Yung genetik nazariya 

doirasida arxetipning mifologiya bilan chambarchas bog‘liqligini 

belgilaydi. Binobarin, mifologiya arxetiplarning omboridir1.  

3. Tilning paremiologik (maqol va matallar) fondi. Tilning 

paremiologik fondini xalq durdonalaridan tuzilgan va uning 

madaniyatidan mustahkam o‘rin olgan javohir sandig‘i deyish 

mumkin. Ma’lumki, maqol va matallar folklorshunoslikda janr 

matnlari sifatida keng o‘rganilgan. Ularni tilshunoslikda, xususan, 

lingvomadaniyatshunoslikda o‘rganish endi boshlanmoqda. 

Pragmatik nuqtayi nazardan maqollar turli maqsadlarda, jumladan, 

ayni maqol kesatish, yupatish, o‘git berish, maslahat berish, saboq 

berish, ogohlantirish, tahdid qilish va h.k. qo‘llanishi mumkin. 

Biroq har qanday maqol va matal ham lingvokulturologik 

tadqiqotlarning predmeti bo‘lavermaydi. Bu o‘rinda faqat muayyan 

xalq yoki etnosning tarixi, madaniyati, turmushi, ma’naviyati va h.k. 

bilan chambarchas bog‘liq bo‘lgan maqol va matallar o‘rganilishi 

 
1 Маслова В. А. Лингвокультурология: Учеб. пособие для студ. высш. учеб, заведений. –

М.: Издательский центр «Академия», 2001. –С.37.  



 

 

~ 32 ~ 

lozim bo‘ladi. Masalan, Andijonda mehmon kelgan xonadonga 

hurmat yuzasidan qo‘shnilar dasturxon chiqazishadi. Shuningdek, 

o‘zbek xonadonlarida qo‘shnilar o‘rtadagi devorning biror yeridan 

teshik ochib qo‘yishadi. Bu teshik orqali bir-birlaridan hol-ahvol 

so‘rashadi, tansiq ovqat qilganlarida biron idishda shu ovqatdan 

uzatishadi. Mehmon kelar eshikdan, rizqi kelar teshikdan maqoli 

ana shu odatning ta’siri tufayli yuzaga kelgan. Ba’zan muayyan bir 

tilning realiyalari ana shu tilning maqollarida ham o‘z aksini topib 

majoziy ma’no kasb etadi. Masalan, Bosh omon bo‘lsa, do‘ppi 

topilar maqolida o‘zbek milliy kiyim-kechaklarining atributi 

bo‘lgan do‘ppi realiyasi ishtirok etgan. Mazkur maqol: “Kishi uchun 

eng zarur narsa, eng katta boylik – tanisog‘lik. Sog‘lik bo‘lsa, 

boshqa hamma narsani topish mumkin, ammo hech bir narsa bilan 

sog‘likni topib bo‘lmaydi” degan ma’noni ifodalash uchun 

qo‘llaniladi.  

4. Tilning frazeologik fondi xalq madaniyati va mentalitetining 

qimmatli ma’lumotlar manbayi sanaladi. Frazeologizmlarda 

muayyan xalqning miflari, udumlari, rivoyatlari, taomillari, urf-

odatlari, ma’naviyati, axloqi va h.k. haqidagi tasavvurlari 

mujassamlashgan bo‘ladi. Masalan, ko‘rpasiga qarab oyoq uzatmoq 

“imkoniyatini hisobga olib ish tutmoq”, tanobini tortmoq “faoliyat 

doirasini, imkoniyatini cheklab qo‘ymoq”, to‘ydan ilgari nog‘ora 

qoqmoq “ro‘yobga chiqishi aniq bo‘lmagan narsa haqida 

hovliqmalik bilan vaqtidan oldin gapirmoq”, to‘nini teskari kiyib 

olmoq “o‘chakishgan holda qaysarlik qilmoq”, xamir uchidan patir 

“katta ko‘p narsadan boshlang‘ich va kichik bir qism”, xirmon 

ko‘tarmoq “ekin-tikinni yig‘ib, hosil me’yorini hisob-kitob qilmoq”, 

Xo‘ja ko‘rsinga “shunchaki nomigagina”, Xizrni yo‘qlasam bo‘lar 

ekan “kimnidir ko‘rish istagi qo‘qisdan ro‘yobga chiqqanda 

aytiladigan ibora”. Biron tilning o‘zigagina xos bo‘lgan hisob 

so‘zlari qolipining frazeologizmlarga ko‘chganini ko‘rish mumkin. 

Masalan, “juda qisqa, juda oz vaqt davom etadigan” ma’nosidagi bir 

tutam (Bir tutam qish kuni Gulnor uchun bitmas-tugamas uzoq 

ko‘rindi), “qittak, ozgina” ma’nosidagi bir chimdim (Hazil-huzul, 

bir chimdim suhbatdan so‘ng Mirhaydar va O‘ktam paxta dalasiga 

yo‘l oldilar), “jindak, qittak, juda oz” ma’nosidagi bir shingil (Qani, 



 

 

~ 33 ~ 

shunaqa bemaza hazildan bir shingil ashula yaxshi), “juda yosh, 

deyarli go‘dak” ma’nosidagi bir qarich (Bir qarichligimdan yetim 

qolib, amakining xizmatida o‘tib ketganman) singari 

frazeologizmlar shular jumlasidandir.  

5. O‘xshatishlar, ramzlar, stereotiplar. O‘xshatishlar o‘ziga xos 

obrazli tafakkur tarzining mahsuli sifatida yuzaga keladi. Shuning 

uchun ular nutqda hamisha badiiy-estetik qimmatga molik bo‘ladi, 

nutqning emotsional-ekspressivligi, ifodaliligi, ta’sirchanligini 

ta’minlashga xizmat qiladi. O‘xshatishlarning ikki turi: 1) 

individual-muallif o‘xshatishlari yoki erkin o‘xshatishlar va 2) 

umumxalq yoki turg‘un (doimiy) o‘xshatishlar farqlanadi.  

Turli lingvomadaniyatlarda muayyan bir narsaning, masalan, 

hayvonning turg‘un o‘xshatish etaloni sifatida qo‘llanishini kuzatish 

mumkin. Masalan, aksariyat tillarda tulki ayyorlik, aldoqchilik, 

yolg‘onchilik ramzi, etaloni sifatida faol ishlatiladi: tulkiday ayyor, 

хитрый как лиса (ruscha), as false as fox (inglizcha), you chorom 

(koreyscha). Yoki o‘zbek tilining o‘ziga xos o‘xshatishlari sifatida 

qo‘ydek yuvosh, arvohday ozg‘in, moldek ovqat yeydi va h.k. ni 

ko‘rsatish mumkin.  

Mazkur o‘xshatish etalonlari milliy dunyoqarash, dunyodagi 

hodisalarni milliy tasavvurlarga ko‘ra taqqoslash, qiyoslash 

natijasida shakllangan. Etalonlar dunyoning obrazli qiyoslanishidir. 

Tilda etalonlar ko‘pincha turg‘un qiyoslamalar ko‘rinishida mavjud 

bo‘ladi, shunga qaramay, insonning dunyoni taqqoslashdagi har 

qanday tasavvuri ham etalon bo‘lishi mumkin.  

Xullas, o‘xshatish etalonlari predmetlar, obyektlar va 

hodisalarning xususiyatini, sifatini qiyoslaydigan mohiyatdir.  

Ramz tushunchasi qator fanlar nuqtayi nazaridan turlicha talqin 

qilinadi: 1) ramz – belgi bilan o‘xshash tushuncha (tillarni sun’iy 

formallashtirishda); 2) hayotni san’at vositasida obrazli 

o‘rganishning o‘ziga xosligini ifodalovchi universal kategoriya 

(estetika va san’at falsafasida); 3) muayyan madaniy obyekt 

(madaniyatshunoslikda, sotsiologiyada va boshqa ijtimoiy fanlarda); 

4) ramz belgi bo‘lib, uning dastlabki mazmunidan boshqa mazmun 

uchun shakl sifatida foydalaniladi (falsafa, lingvistika, semiotika va 

h.k.). Lingvomadaniyatshunoslikni ramzning belgilik jihati 



 

 

~ 34 ~ 

qiziqtiradi. Masalan, turli madaniyatlarda kaptar – tinchlik ramzi, 

nasroniylikda Muqaddas ruh ramzi, yarim oy – Islom ramzi, Xoch – 

nasroniylik ramzi sanaladi. Daraxt, gul, o‘simliklar ham ramz 

sifatida qo‘llaniladi. Jumladan, oq xrizantema Xitoyda o‘lim, 

qabriston tushunchalarini assotsiatsiyalaydi. Yoki qirqquloq 

yaponlar uchun kirib kelayotgan yangi yilda omad tilash, ruslar 

uchun esa o‘lim, qabriston belgisi hisoblanadi. Ranglardan ham 

ramz sifatida keng foydalaniladi. Aksariyat xalqlarda oq – yaxshilik, 

qora esa – yovuzlikni anglatsa, afrikaliklar uchun har ikkala rang 

ham neytral mazmun kasb etadi.  

Sterotip hodisasi nafaqat tilshunoslarning ishlarida, balki 

sotsiologlar, etnograflar, kognitologlar, psixologlar va 

etnopsixolingvistlarning ham tadqiqotlarida o‘rganiladi. Qayd 

qilingan fanlarning har qaysi vakili stereotiplarning xususiyatini o‘z 

sohasining tadqiqoti nuqtayi nazaridan belgilaydi. Shunga ko‘ra, 

stereotiplar ijtimoiy stereotiplar, muloqot stereotiplari, mental 

stereotiplar, madaniy stereotiplar, etnomadaniy stereotiplar va h.k. 

ga ajratiladi. Masalan, ijtimoiy stereotiplar shaxsning tafakkuri va 

muomalasini ko‘rsatadi. Etnomadaniy stereotiplar biron bir xalqqa 

xos bo‘lgan umumiy xususiyatlarni ifodalaydi. Jumladan, nemislar 

tartibliligi, yaponlar sermulozamatligi, turklar hissiyotliligi, 

qozoqlar qaysarligi, o‘zbeklar mehmondo‘stligi bilan butun xalq 

haqidagi stereotip tasavvurlarni yuzaga chiqargan.  

Xullas, stereotip madaniyat vakillarining tafakkuri va tili uchun 

xarakterli bo‘lib, u madaniyatning vakili va uning o‘ziga xos 

sinchidir. Shuning uchun ham stereotip madaniyatlararo muloqotda 

shaxsning tayanchi vazifasini o‘taydi.  

6. Metaforalar va obrazlar. Tadqiqotlarda metaforalar ongning 

universaliyalari sifatida belgilangan. Zamonaviy psixologlar 

dunyoni metaforalar asosida ko‘rishni insonning genezisi va 

madaniyati bilan bog‘lashga harakat qilishadi. Bobo tilning 

metaforik xususiyatga ega bo‘lgani, protokommunikatsiyaning esa 

metaforalar darajasida amalga oshirilgani haqida taxmin qilinadi.  

Obraz – so‘z bilan madaniyatning bog‘liqligi haqida asosiy 

ma’lumot beruvchi muhim lisoniy mohiyat sanaladi. Obrazlilik 



 

 

~ 35 ~ 

deganda til birliklarining borliqdagi predmet va hodisalar haqida 

ko‘rish va hissiy tasavvurlarni hosil qilish qobiliyati tushuniladi.  

S. M. Mezeninning qayd qilishicha, obrazlilikning har qanday 

shakli, hoh u nutqiy, hoh u lisoniy bo‘lsin o‘zining mantiqiy 

strukturasida uchta komponentga ega bo‘ladi: 1) referent, 

tasvirlanuvchi predmetni gnoseologik tushuncha bilan o‘zaro 

aloqadorligi; 2) agent, ya’ni tasvirlangan predmet; 3) asos, ya’ni 

predmet va uning tasviridagi umumiy xususiyat. 

Xullas, obrazlilik ongimizda “suratlar”ni gavdalantiradigan 

qobiliyatni hosil qiladigan til birliklarining real xususiyatidir.  

7. Tillarning stilistik qatlami. Turli tillarning sitilistik qatlami, u 

yoki bu tilning qaysi shaklda namoyon bo‘lishi ham 

lingvomadaniyatshunoslikning tadqiqot predmeti sanaladi. Shunday 

tillar borki, ularda kuchli dialektik qatlam mavjud bo‘lsa, 

boshqalarida dialektik farqlar deyarli sezilmaydi. Yana shunday 

tillar mavjudki, ularda stilistik differensiatsiya endigina boshlangan 

bo‘lsa, boshqalarida aksincha, bu differensiatsiya chuqur va ko‘p 

qirrali bo‘ladi. Adabiy til va noadabiy til shakllari o‘rtasida o‘zaro 

aloqaning mavjudligi jamiyat madaniy tarixining barcha rivojlanish 

bosqichlari, xususan, uning yozuvlari, adabiyotlari, maktablari 

tarixi, uning dunyoqarashi, madaniy-g‘oyaviy simpatiyalari va h.k. 

bilan belgilanadi.  

8. Nutqiy muomala, shuningdek, nominativ, grammatik va 

stilistik birliklarda mustahkamlangan har qanday muomala 

lingvomadaniyatshunoslikning maxsus tadqiqot predmeti bo‘la 

oladi.  

A. A. Leontev shunday yozgan: “Nutqiy muloqotning milliy-

madaniy xususiyati bizning tasavvurimizda mazkur milliy-madaniy 

jamoaga xos bo‘lgan tuzilishdagi farqlar, muloqot jarayonlarining 

funksiyalari va usullariga bavosita bog‘liq bo‘lgan omillar tizimidan 

tashkil topgan bo‘ladi. Ushbu omillar jarayonga turli darajada 

“qo‘shiladi”, ularning tuzilishi va o‘zi farqli tabiatga ega bo‘lsa-da, 

jarayon ichida ular, avvalo, lisoniy, psixolingvistik va 

umumpsixologik omillar bilan o‘zaro aloqada bo‘ladi”. 1  A. A. 

Leontev mazkur omillarni quyidagilarga ajratgan: 1) madaniy 

 
1 Леонтьев А. А. Психология общения. –М.: Смысл, 1999. - С. 9-10, 46.  



 

 

~ 36 ~ 

an’analar bilan bog‘liq omillar (muloqotning ijozat berilgan va 

taqiqlangan turlari, shuningdek, muloqotning stereotip holatlari); 

(Men–Sen –U– grammatika); 2) ijtimoiy holat va muloqotning 

ijtimoiy funksiyalari bilan bog‘liq omillar (muloqotning funksional 

til osti va etiket shakllari); 3) tor ma’nodagi etnopsixologiya, ya’ni 

psixik jarayonlar vositasida kechadigan xususiyatlar va turli faoliyat 

turlari bilan bog‘liq omillar; 4) denotatsiyaning xususiyati bilan 

bog‘liq omillar; 5) mazkur jamoaning til xususiyatlari (stereotiplar, 

obrazlar, qiyoslash va h.k.) bilan aniqlanadigan omillar.  

 Tadqiqotlar natijasida har qanday madaniyatda insonlar 

muomalasining tipik holatlarda inson o‘zining ijtimoiy roliga 

(boshliq-xodim, er-xotin, ota-o‘g‘il, o‘qituvchi-o‘quvchi va h.k.) 

mos ravishda o‘zini qanday tutishi lozimligi haqidagi tasavvurlari 

bilan boshqarilishi aniqlangan.  

9. Nutq etiketi – insonlarning rasmiy va norasmiy vaziyatlardagi 

o‘zaro muloqotida ularning ijtimoiy va psixologik roliga mos 

ravishda amal qilinadigan ijtimoiy va madaniy o‘ziga xos nutqiy 

muomala qoidalari. Nutq etiketi – bu “ijtimoiy silliqlangan” hudud, 

muloqotning milliy-madaniy komponenti. Masalan, sud jarayonida 

sudya bilan guvohning muloqoti bu shaxslarning suddan 

tashqaridagi muloqotiga nisbatan o‘ta rasmiy til vositalarining 

qo‘llanishi bilan farqlanadi.  

Xullas, lingvomadaniyatshunoslik jonli kommunikativ 

jarayonlarni – xalqning madaniyati va mentaliteti, ya’ni uning ongi, 

shuuri, ommaviy an’analari, urf-odatlari va h.k. bilan bog‘liq til 

ifodalarining qo‘llanilishini tadqiq etadi.  

 

4. 3. Lingvomadaniyatshunoslikning maqsadi va vazifalari 

Bir-biridan farq qiladigan turfa yo‘nalishlarning mavjud 

bo‘lishiga qaramay, zamonaviy lingvomadaniyatshunoslikning 

predmeti ikki xil kod bo‘lgan til va madaniyatning o‘zaro ta’sirida 

shakllanadigan lisoniy belgilarning madaniy semantikasini 

o‘rganishdan iborat. Chunonchi, har bir lisoniy shaxs ayni paytda 

madaniy shaxs hamdir. Shuning uchun lisoniy belgilar madaniyat 

“tili” funksiyasini bajarish imkoniyatiga ega. Madaniyat “tili” til 

egasining madaniy-milliy mentalligini lisoniy qobiliyatda aks 



 

 

~ 37 ~ 

etishini ifodalaydi. Bu o‘rinda barcha lisoniy me’yorlarga rioya 

qilingan holatlarda ham “madaniy to‘siq”ning yuzaga chiqishi 

ta’kidlash joiz.  

A. Vejbitskoy ana shunday holatga misol tariqasida nemis 

orkestrini boshqarishga taklif qilingan ingliz dirijeri bilan yuz 

bergan hodisani keltirgan. Ishlar unchalik yaxshi ketmagan ingliz 

dirijeri inglizcha gapirgani uchun musiqachilar uni “o‘ziniki” 

sifatida qabul qilmayapti, deb o‘ylaydi. Shundan keyin u nemischa 

o‘rgana boshlaydi va o‘qituvchisidan “Eshitinglar, meningcha, mana 

bunday chalsak, yaxshiroq bo‘ladi” jumlasini nemischa qanday 

aytish mumkinligini so‘raydi. O‘qituvchi o‘ylanib turib, shunday 

javob qiladi: «Albatta, jumlani shunday tuzish mumkin, lekin mana 

bunday degan yaxshiroq: “Mana bunday chalish kerak”»1.  

Yoki ingliz tilidagi “Can you write this scientific research in 

English?” savoliga bir o‘zbek “No, it’s very difficult” deb javob 

berishi mumkin. Biroq ingliz nutqiy muomalasi va so‘z tanlash 

me’yorlaridan kelib chiqqan holda, shunday javob berishi o‘rinli 

bo‘ladi: “It’s very difficult, but I’ll try”. Yoxud: “Bu kitob sizniki 

emasmi?” yoki “Ertaga band emasmisiz?” savoliga deyarli barcha 

madaniyatlarda “Yo‘q, meniki emas”, “Yo‘q, band emasman”, – 

deb inkor mazmunida javob beriladi. Koreys (yoki yapon) 

madaniyatida “Ne, ne cheki animnida” (“Ha, mening kitobim 

emas”) va “Ne, babiji ansimnida” (“Ha, band emasman”), – deb 

tasdiq mazmunida javob qaytariladi. 

Muxtasar qilib aytganda, madaniy to‘siq nafaqat nutqiy 

muomala me’yorlaridagi farqlar, balki muloqotchilar tomonidan 

kiritiladigan turli ma’nolar bilan ham bog‘liqdir. Bir qarashda bir xil 

ko‘ringan so‘zlarning ma’nolarida nomutanosiblik mavjud bo‘ladi.  

Yuqorida qayd qilinganlardan kelib chiqqan holda, 

lingvomadaniyatshunoslik mustaqil fan sohasi sifatida quyidagi 

masalalarni hal qilishni o‘z oldiga maqsad qiladi:  

1) til konseptlarini shakllanishida madaniyat qanday ishtirok 

etadi; 

 
1 Маслова В. А. Лингвокультурология: Учеб. пособие для студ. высш. учеб, заведений. - 

М.: Издательский центр «Академия», 2001. –С.31.  



 

 

~ 38 ~ 

2) til belgisi ma’nosining qaysi qismiga “madaniy ma’nolar” 

biriktiriladi; 

3) bu ma’nolar so‘zlovchi va tinglovchi tomonidan 

anglashiladimi va ular nutq strategiyasiga qanday ta’sir ko‘rsatadi; 

4) haqiqatan ham til egasining madaniy-lisoniy qobiliyati 

mavjudmi; 

5) konseptosfera (muayyan madaniyatning asosiy konseptlari 

yig‘indisi) va bir madaniyat va ko‘p madaniyat egasi yo‘nalgan 

madaniyat diskursi qanday bo‘ladi;  

6) mazkur fanning asosiy tushunchalarini qanday 

sistemalashtiriladi, ya’ni fanning asosiy tushunchaviy-terminologik 

apparatini qanday yaratiladi. 

 

Nazorat uchun savollar  

1. Lingvomadaniyatshunoslikning obyekti nimadan iborat? 

2. Lingvomadaniyatshunoslikning obyekti haqida qanday 

munozarali fikrlar mavjud? 

3. Qanday birliklar lingvomadaniyatshunoslikning predmetini 

tashkil qiladi?  

4. Muqobilsiz leksika nima?  

5. Lakunalar nima?  

6. Mifologiyalashtirilgan til birliklariga nimalar kiradi? 

7. Tilning paremiologik fondi haqida ma’lumot bering. 

8. Tilning frazeologik fondi qanday manba sanaladi? 

 

Mustaqil ish topshiriqlari 

1. Quyidagi stimul so‘zlarning qarshisiga ularga xos bo‘lgan 

lingvomadiyatlarni yozing.  

 

 

 

 

 

 
 

 



 

 

~ 39 ~ 

№ Stimul-so‘zlar Peaksiya-so‘zlar 

(lingvomadaniyatlar) 

1  shilling  

2  sake  

3  lira  

4  samovar  

5  beshbarmoq  

6  cho‘l  

7  loqum  

8  gamburger  

9  yog‘urt  

10  sumalak  

11  xanbok  

12  spagetti   

13  doner  

14  pivo  

15  shtat  
 

2. Boshqa tillardan o‘zbek tiliga tarjima qilib bo‘lmaydigan 

muqobilsiz so‘zlarni toping va ularni izohlang. 

 

Adabiyotlar 

1. Usmanova Sh. Tarjimaning lingvomadaniy aspektlari. 

Darslik. –Toshkent: TDShI, 2017. -256 b.  

2. Воробьев В.В. Лингвокультурология: теория и методы. 

Монография. – М.: Изд-во РУДН, 2008. -240 с.  

3. Леонтьев А. А. Психология общения. –М.: Смысл, 1999. -

365 с.  

4. Маслова В. А. Лингвокультурология. Учебное пособие 

для студентов высших учебных заведений. –М.: Изд. Центр 

«Академия», 2001. -208 c.  

5. Телия В.Н. Русская фразеология: семантический, 

прагматический и лингвокультурологический аспекты. –М.: 

Школа “Языки русской культуры”, 1996. -286 с. 
 

 



 

 

~ 40 ~ 

5-MA’RUZA  

LINGVOMADANIYATSHUNOSLIK METODOLOGIYASI 

VA METODLARI 

  

Reja:  

1. Fanlar metodologiyasi  

2. Lingvomadaniyatshunoslikning metodlari 

 

 Tayanch so‘z va iboralar: metodologiya, bilish faoliyati, 

falsafiy metodologiya, umumfan metodologiyasi, xususiy 

metodologiya, tadqiqot metodi, dialektik metod, makrokomponent 

model, psixosotsiokulturologik eksperiment.  

 

5. 1. Fanlar metodologiyasi 

Metodologiya va tadqiqot metodidan xoli birorta ilmiy asar 

mavjud bo‘lmaydi. Shunday ekan, fanda ilmiy tadqiqot 

metodologiyasi va metod tushunchalari markaziy o‘rinni egallaydi.  

Metodologiya bilish jarayoniga dunyoqarash tamoyillarini 

qo‘llashdir. Metodologiya metodlarning umumiy nazariyasi sifatida 

insonning bilish faoliyatida qo‘llanilgan metodlarni umumlashtirish 

zarurati bilan dunyoga keldi. Dialektik metod maxsus ilmiy 

metodlarga, ya’ni turli fanlarga oid metodlarga ta’sir qiluvchi 

ta’limot bo‘lgani uchun uni metodologiya, ya’ni ilmiy tadqiqot usuli 

bo‘lgan metodlar haqidagi ta’limot deb yuritdilar. Dastlab 

metodologiya muammolari falsafa doirasida ko‘rila boshlandi. 

Falsafa metodologiyaga tamoyillar hamda usullarni nazariy va 

amaliy faoliyatlarni tashkil qilish tizimi, shuningdek, mazkur 

tizimni o‘rganadigan ilm sifatida qaraydi 1 . Metodologiya 

nazariyadan farqli o‘laroq, yangi bilim bermaydi, ta’limotdan farqli 

o‘laroq, amaliyotning asosi bo‘lib xizmat qilmaydi, biroq fanda 

shunday unsurlarni rivojlantiradiki, ularsiz mazkur fanning o‘zi 

rivojlana olmaydi. 

Metodologiya – bu fanning rivojlanish ta’limoti, ta’limot – bu 

metodologiyaning nazariyadan amaliyotga o‘tishi. Har qanday 

 
1 Философский энциклопедический словарь. –М.: Советская энциклопедия, 1983. –С. 365. 



 

 

~ 41 ~ 

fanning metodologiyasi (jumladan, lingvomadaniyatshunoslikning 

ham) uch darajani o‘z ichiga oladi:  

 
 

Falsafiy metodologiya – eng oliy daraja bo‘lib, u uchun 

Geraklit, Platon, Kant, Fixte, Shelling va h.k. tomonidan 

shakllantirilgan dialektikaning qonunlari, tamoyillari va 

kategoriyalari muhimdir. Bular qarama-qarshilikning birligi va 

kurashi, inkorni inkor etish qonunlari, umumiylik, xususiylik va 

alohidalik hamda boshqa kategoriyalardir.  

Umumfan metodologiyasi – hodisalarni o‘rganish metodlari va 

tamoyillarini turli fanlar tomonidan rivojlantirilishidir. Ular 

kuzatish, eksperiment, modellashtirish va talqindan iborat. 

Umumfan metodologiyasi fanlarning taraqqiy etishi bilan birga 

o‘zgarib boradi va natijada yangi metodlar shakllanadi, eski 

metodlar modifikasiya qilinadi.  

Xususiy metodologiya konkret fanlarning, binobarin, 

lingvomadaniyatshunoslikning ham metodlaridir.  

 Metodologiya va metod o‘zaro chambarchas bog‘langan 

bo‘lib, u o‘rganilayotgan hodisaga nisbatan muayyan yondashuvni, 

muayyan usullar majmuyini bildiradi. Shuning uchun ham metod 

har doim tizim hisoblanadi. Uning xususiyati tadqiqotning obyekti 

va predmeti bilan belgilanadi. Har qanday metod umumfalsafiy 

nazariyalarga bevosita va bilvosita bog‘liq bo‘ladi.  

Hozirgi kunda metodologiya, ilmiy tadqiq metodologiyasi 

ma’lum bir fanda qo‘llaniladigan xilma-xil metodlar, tahlil usullari 

haqidagi ta’limot emas, balki tadqiqotchining tadqiq manbayini, 

obyektini qanday tushunishi va unga qanday yondashishi, 

tadqiqotchining dunyoqarashini nazarda tutadi.  

 

 



 

 

~ 42 ~ 

5. 2. Lingvomadaniyatshunoslikning metodlari 

 Zamonaviy lingvomadaniyatshunoslik hali to‘liq metodologik 

bazaga ega emas. Odatda, rus lingvokulturologlari 

lingvomadaniyatshunoslik metodologiyasini tilshunoslik 

metodologiyasi bilan bog‘lashadi. Lingvomadaniyatshunoslikning 

metodlari til va madaniyatning o‘zaro aloqasini tahlil qilishda 

foydalanadigan tahliliy amallar va tadbirlar yig‘indisi sifatida 

ko‘rsatiladi. Lingvomadaniyatshunoslik fanning integrativ, ya’ni 

kulturologiya, tilshunoslik, etnolingvistika va madaniy 

antropologiya tadqiqotlari natijalarini o‘zida mujassamlashtirgan 

sohasi bo‘lgani uchun ham unda “til va madaniyat” markazi atrofida 

to‘plangan qator bilish metodlari va yo‘nalishlari qo‘llaniladi. 

Lingvomadaniy tahlil jarayonlarida madaniyatshunoslik va 

tilshunoslik metodlaridan tanlab foydalaniladi.  

 V.A. Maslovaning yozishicha, “Har qanday ilmiy tadqiqotning 

aniq metodi o‘zining qo‘llanish chegarasiga ega. Biroq o‘zaro 

aloqada bo‘lgan til va madaniyat shunchalik ko‘p qirraliki, ularning 

tabiati, funksiyalari va genezisini bir metod vositasida bilish 

mumkin emas. Shuning uchun ham bu sohada bir-birini to‘ldiruvchi 

qator metodlarning qo‘llanilishi g‘oyat tabiiydir”1.  

Lingvokulturologik tadqiqotlarda lingvistik, kulturologik, 

sotsiologik (kontent-tahlil, freym tahlil metodika), etnografik 

(tasvirlash, tasniflash va h.k.) metodlardan istifoda etilganligini 

ko‘rish mumkin. Aksariyat lingvokulturologik tadqiqotlarda mazkur 

metodlar turli tamoyillar va tahlillar bilan bir-birini o‘zaro to‘ldirib, 

lingvomadaniyatshunoslikka murakkab obyekt bo‘lgan til va 

madaniyatning o‘zaro munosabatini tadqiq etish imkonini berganligi 

ta’kidlanadi.  

Til va madaniyatning o‘zaro munosabatini o‘rganish uchun J. 

Lakoff metaforalarni tahlil qilish apparatini taklif qiladi. 

Chunonchi, metaforalarning kognitiv nazariyasi nima uchun chet 

tillaridagi ba’zi iboralar oson tushuniladi, hatto ular o‘zlashtiriladi, 

boshqalarini esa tushunish qiyin ekanligini izohlab beradi. Ushbu 

metod qiyoslanilayotgan tillar orasidagi kognitiv nomuvofiqlikni 

 
1 Маслова В. А. Лингвокультурология: Учеб. пособие для студ. высш. учеб, заведений. –

М.: Издательский центр «Академия», 2001. –С.34.  



 

 

~ 43 ~ 

aniqlashga yordam beradi. Bunday farqlar tasodifiy bo‘lmaydi, ular 

u yoki bu xalq tomonidan dunyo hodisalarini o‘ziga xos tarzda 

tushunilishidan dalolat beradi.  

V.N. Teliya lingvokulturologik tasvir uchun ma’noning 

makrokomponent modelini taklif qiladi. Mazkur model 

informatsiyaning quyidagi yetti blokini o‘z ichiga oladi: 

presuppozitsiya, denotatsiya, ratsional baho, belgining motivatsion 

asosi, emotsional va emotiv baholar haqidagi ma’lumotlar, 

shuningdek, belgini qo‘llash sharoitlari bahosi. Har bir blok mental 

strukturalarni qayta ishlash amallarini ko‘rsatuvchi kognitiv 

operator tomonidan kiritiladi1.  

Tadqiqotchilar tomonidan lingvokulturologik tasvirda 

psixosotsiokulturologik eksperimentdan keng foydalanish va 

matnlarni lingvokulturologik tahlil qilish ham tavsiya qilinadi. 

V.M.Shakleyinning fikricha, “Lingvomadaniyatshunoslik bu – 

tilshunoslik emas. Shubhasiz, materiallar tadqiqida tilshunoslik va 

lingvomadaniy yo‘nalishlarni birlashtirish samara beradi, biroq 

lingvomadaniyatshunoslikni mustaqil fan sifatida shakllanish 

yo‘liga olib chiqmaydi”2.  

Zamonaviy lingvomadaniyatshunoslik metodologik jihatdan 

uchta asosga tayanadi: 1) V.fon Gumboldt va A.A.Potebnya 

ta’limotiga; 2) olamlarning ko‘pligi gipotezasiga; 3) lisoniy 

nisbiylik gipotezasiga. Ko‘proq jiddiy metodologik asos sifatida til 

va madaniyatning o‘zaro aloqasi masalasini ko‘targan V.fon 

Gumboldt va A.A.Potebnyaning ta’limotiga suyaniladi. Biroq 

mazkur ta’limot bugungi globallashuv, integratsiyalashuv 

jarayonida eskirgan, jonli hayotdan uzilgan sanaladi. Shuning uchun 

zamonaviy lingvomadaniyatshunoslikning asosiy vazifasi 

tilshunoslikning yo‘nalishi doirasidan chiqish, til va madaniyatning 

jonli jarayonlarini tasvirlash va eng muhimi til va madaniyatning 

rivojlanishini ilmiy bashoratlashdan iborat.  

  

 

 
1 Маслова В. А. Лингвокультурология: Учеб. пособие для студ. высш. учеб, заведений. –

М.: Издательский центр «Академия», 2001. –С.35.  
2 Шаклеин В.М. Лингвокультурология. Традиции и иновации. Монография. –М.: Флинта, 

2012. –С. 253.  



 

 

~ 44 ~ 

Nazorat uchun savollar 

1. Metodologiya nima? 

2. Dialektik metod qanday ta’limot deb yuritiladi? 

3. Metodologiya nazariyadan qanday farq qiladi? 

4. Metodologiya qaysi darajalarni o‘z ichiga oladi? 

5. Falsafiy metodologiya nima? 

6. Umumfan metodologiyasi nima? 

7. Xususiy metodologiya qanday metodlarni o‘z ichiga oladi? 

8. Metodologiya va metodning o‘zaro chambarchasligini 

tushuntiring. 

9. Lingvomadaniyatshunoslik qaysi metodlarni qo‘llash 

mumkin? 

10.V.N.Teliya taklif qilgan ma’noning makrokomponent modeli 

informatsiyaning qaysi bloklarini o‘z ichiga oladi?  

 

Mustaqil ish topshiriqlari 

1. Psixosotsiokulturologik eksperiment o‘tkazish. 

2. Badiiy matnlarni lingvokulturologik tahlil qilish. 

 

Adabiyotlar 

1. Usmanova Sh. Tarjimaning lingvomadaniy aspektlari. 

Darslik. –Toshkent: TDShI, 2017.  

2. Воробьев В.В. Лингвокультурология: теория и методы. 

Монография. – М.: Изд-во РУДН, 2008. -240 с.  

3. Красных В.В. Этнопсихолингвистика и 

лингвокультурология. –М.: Гнозис, 2002. -284 с. 

4. Маслова В. А. Лингвокультурология. Учебное пособие 

для студентов высших учебных заведений. –М.: Изд. Центр 

«Академия», 2001. -208 c.  

5. Леонтьев А. А. Психология общения. –М.: Смысл, 1999. -

365 с.  

6. Шаклеин В.М. Лингвокультурология. Традиции и 

иновации. Монография. –М.: Флинта, 2012. -301 с.  

 

 

 



 

 

~ 45 ~ 

6-MA’RUZA 

LINGVOMADANIYATSHUNOSLIKNING ASOSIY 

TUSHUNCHAVIY-TERMINOLOGIK APPARATI 

 

Reja:  

1. Lingvomadaniyatshunoslik tushunchalarining talqini 

2. Lingvomadaniy konsept  

 

Tayanch so‘z va iboralar: madaniy sema, madaniy fon, 

madaniy konsept, madaniy meros, madaniy an’ana, madaniy 

jarayon, madaniy makon, lingvomadaniy paradigma, mentallik, 

mentalitet, madaniyat tili, submadaniyat, madaniy konnotatsiya, 

lingvomadaniy konsept. 

  

6. 1. Lingvomadaniyatshunoslik tushunchalarining talqini 

Lingvomadaniyatshunoslik maxsus fan sohasi sifatida 

zamonaviy tilshunoslikda bir qancha sermahsul tushunchalarni 

keltirib chiqardi: lingvokulturema, madaniyat tili, madaniy matn, 

madaniyat konsepti, submadaniyat, lingvomadaniy paradigma, 

madaniy universaliya, madaniy salohiyat, madaniy meros, madaniy 

an’analar, madaniy jarayon, madaniy ko‘rsatmalar va h.k. 

Shuningdek, lingvomadaniyatshunoslikning asosiy tushunchaviy 

apparatiga mentalitet, mentallik, taomil, rasm-rusumlar, madaniyat 

doirasi, madaniyat turi, tamaddun, majusiylik va boshqalar kiradi.  

Mazkur tushunchalardan eng muhimlari madaniy sema, 

madaniy fon, madaniy konsept va madaniy konnotatsiya bo‘lib, ular 

madaniy informatsiyaning til birliklari vositasida ko‘rsata oladi.  

Madaniy sema – so‘zga nisbatan kichikroq va universalroq 

bo‘lgan semantik birliklar, semantik belgilar. Masalan, palov, 

do‘ppi, o‘choq so‘zlaridagi quyidagi madaniy semalarni ajratish 

mumkin: palov – guruch, sabzi, go‘sht, piyoz va yog‘ solib 

tayyorlanadigan o‘zbek milliy taomi; do‘ppi – avra-astarli, 

ko‘pincha qavima, pilta urilgan to‘garak yoki to‘rtburchak shakldagi 

o‘zbeklarning milliy bosh kiyimi; o‘choq – ichiga o‘t yoqiladigan, 

ovqat pishirish uchun ustiga qozon o‘rnatiladigan qurilma.  



 

 

~ 46 ~ 

Madaniy fon – ijtimoiy hayot va tarixiy hodisalarni 

ifodalaydigan nominativ birliklarning (so‘zlar va 

frazeologizmlarning) tavsifi. Masalan, Daqqiyunusdan qolgan // 

Odam atodan qolgan “juda eski, qadimgi”, jamalak o‘rtoq 

“bolalikdagi dugona”, qizil (Oktabr inqilobi, sho‘ro tuzumi, 

armiyasiga oidlikni bildiradigan so‘z sifatida qo‘llangan).  

 Yuqorida qayd qilingan madaniy informatsiyaning ikki turi 

denotatda mavjud bo‘lib, lingvomamlakatshunoslikda yaxshi 

o‘rganilgan.  

Madaniy konsept – mavhum tushunchalarning nomlari bo‘lgani 

uchun bu yerda madaniy informatsiya signifikatga, ya’ni tushuncha 

yadrosiga biriktiriladi.  

Madaniy meros – madaniyat uchun ahamiyatli bo‘lgan madaniy 

boyliklarni, informatsiyalarning berilishi.  

 Madaniy an’analar – ijtimoiy va madaniy merosning qimmatli 

unsurlari majmuyi. 

Madaniy jarayon – madaniyat hodisalari tizimiga aloqador 

bo‘lgan unsurlarning o‘zaro ta’siri. 

Madaniy makon – madaniyat vakillari ongidagi madaniyatning 

mavjud bo‘lish shakllari. Madaniy makon kognitiv makon 

(individual va jamoaviy) bilan munosabatda bo‘ladi, chunki u 

mazkur madaniy-milliy jamiyatning barcha vakillari, barcha 

individual va jamoaviy makonlar majmuyi bilan shakllanadi. 

Masalan, rus madaniy makoni, ingliz madaniy makoni va h.k.  

Lingvomadaniy paradigma – bu dunyoqarashning etnik, 

ijtimoiy, tarixiy, ilmiy va h.k. o‘zaro aloqadorlikdagi 

kategoriyalarini aks ettiradigan til shakllarining majmuyi. 

Lingvomadaniy paradigma konseptlarni, kategorial so‘zlarni va shu 

kabilarni birlashtiradi. Til shakllari paradigmaning asosi 

hisoblanadi.  

 Madaniy an’ana – jamiyatda to‘planadigan va qayta 

tiklanadigan ijtimoiy stereotiplashgan guruhlar tajribasini 

ifodalaydigan integral hodisa.  

Madaniy fond –u yoki bu madaniyat vakilining bilimlari 

majmuyi, uning milliy va jahon madaniyati sohasidagi ayrim 



 

 

~ 47 ~ 

qarashi. Biroq bu shaxsning mulki emas, balki mazkur madaniyatga 

talluqli bo‘lgan o‘sha asosiy birliklarning majmuyidir.  

Mentallik – milliy xarakterning intellektual, ma’naviy va iroda 

xususiyatlarini o‘zida birlashtiradigan, ona tili kategoriyalari va 

shakllaridagi dunyoqarashning ko‘rinishi. Mentallikning birligi 

mazkur madaniyatning konsepti hisoblanadi. A. Ya. Gurevichga 

ko‘ra, mentallik – dunyoni ko‘rish yo‘li, u g‘oya bilan o‘xshamaydi. 

Mentallik falsafiy, ilmiy yoki estetik tizimlar emas, u fikr 

emotsiyadan qismlarga ajralmagan jamiyat tafakkurining darajasi. 

Xalq mentalligi tilning muhim konseptlarida dolzarblashadi.  

Mentalitet – (nem. mentalität < lot. mens, mentis – aql, idrok) 

jamiyat, millat, jamoa yoki alohida shaxsning tarixiy tarkib topgan 

tafakkur darajasi, madaniy salohiyati, ularning hayot qonunlarini 

tahlil etish kuchi, muayyan ijtimoiy sharoitlardagi aqliy qobiliyati, 

ruhiy quvvati. Mentalitet – xalq mentalligini, uning aqliy va ruhiy 

quvvatining ichki tuzilishini va differensiatsiyasini aks ettiradigan 

kategoriya. Mentalitetlar turli masshtablardagi lingvomadaniy 

jamoalarning psixolingvo-intellektlarini namoyon qiladi. Ilmiy 

adabiyotlarda qayd qilinishicha (Yu.D.Apresyan, Ye.S.Yakovleva, 

O.A.Kornilov), mentalitet termini ositida ijtimoiy-madaniy, lisoniy, 

geografik va boshqa omillarga bog‘liq bo‘lgan chuqur aqliy tuzulish 

tushuniladi. Jamiyat, millat yoki shaxsning mentaliteti ularning 

o‘ziga xos an’analari, rasm-rusmlari, urf-odatlari, diniy e’tiqod va 

irimlarini ham qamrab oladi.  

Madaniyat tili – mavjud bo‘lgan yoki qaytadan hosil bo‘lgan 

tasavvurlar, tushunchalar, obrazlar va boshqa ma’noviy 

konstruksiyalar tuzilishining belgilar va ularning munosabatlari 

tizimi vositasida shakllanishi.  

Submadaniyat – ikkinchi darajali, tobe madaniyat tizimi 

(masalan, yoshlar submadaniyati va h.k.).  

Madaniy konnotatsiya – madaniyat kategoriyalaridagi denotativ 

yoki majoziy-motivlashgan ma’no jihatlarining talqini. Madaniy 

konnotatsiya til belgisidagi madaniyat darajasining ko‘rsatkichini 

ifodalaydi. N. Yu. Shvedova rus tilidagi 20 ta umumiy ma’no 

kategoriyasini ajratib ko‘rsatgan: jonlilik, harakat, holat, predmet, 

o‘lchov, o‘rin, vaqt va h.k. Mazkur kategoriyalar tilning ma’noviy 



 

 

~ 48 ~ 

sinchini tashkil qiladi. Biroq har bir xalq uchun ikkilamchi atovda 

qo‘shimcha ko‘chma ma’no kasb etgan maxsus majoziy-assotsiativ 

mexanizmlar ham mavjud bo‘ladi. Masalan, ruslarda it (salbiy 

hodisalar bilan bir qatorda) sodiqlik, vafodorlik, oddiylikni 

assotsiatsiyalaydi. Jumladan, собачья верность, собачья 

преданность, собачья жизнь kabi frazeologik birliklarda mazkur 

xususiyatlar o‘z aksini topgan; beloruslarda it salbiy xususiyatlarni 

ifodalaydi: ушыцца у сабачую скуру (“layoqatsiz, dangasa odamga 

aylanish”), собакам падшыты (“yomon odam”); o‘zbeklarda, 

qirg‘izlarda va qator boshqa turkiy xalqlarda it haqoratni bildiradi. 

Ruslarda cho‘chqa a) ifloslik, b) nonko‘rlik, v) tarbiyasizlikni; 

inglizlarda pig ochofatni, o‘zbeklar, qirg‘izlar, qozoqlar va boshqa 

musulmon xalqlarida cho‘chqa sof diniy nuqtayi nazardan o‘ta 

haqoratni ifodalaydi; vetnamlarda cho‘chqa ahmoqlik ramzi bo‘lib 

keladi.  

Shunday qilib, it va cho‘chqa so‘zlari turli xalqlarda turlicha 

belgilarni konnotatsiyalaydi. Bu esa mazkur xalqlar dunyo 

manzarasining shakllanishidagi ularning o‘ziga xos, individual 

majoziy fikrlashini ko‘rsatadi. Yuqoridagi misollar o‘ziga xos 

qo‘shimcha ma’nolar – konnotatsiyalar yuzaga kelishining har bir 

til, har bir madaniyat uchun xos ekanligini ko‘rsatadi.  

 

6. 2. Lingvomadaniy konsept  

Rus tilshunosligida konsept tushunchasi XX asrning birinchi 

choragida faylasuf S. Askoldov tomonidan ilmiy muomalaga 

kiritiladi. S. Askoldovning qarashicha, konseptlar vositasida turli 

millat vakillari muloqotga kirishadi, shunga ko‘ra, konseptlarni 

yaratish va idrok qilish ikki tomonlama kommunikativ jarayon 

hisoblanadi. Lisoniy makonda mavjud bo‘lgan bunday tizim dunyo 

milliy manzarasining o‘ziga xosligini belgilaydi 1 . XX asrning 

birinchi choragida konsept haqida mulohazalarga tanqidiy 

yondashiladi. Faqat 80-yillarga kelib, bu terminga ehtiyoj qayta 

paydo bo‘ladi. Yu. S. Stepanov o‘zining tadqiqotlarida mental 

shakllanishning mohiyatini ochishga harakat qilib, konsept so‘zining 

 
1 Аскольдов С. А. Концепт и слово [Текст] / С. А. Аскольдов // Русская словесность. От 

теории словесности к структуре текста. Антология. – М.: Academia, 1997. – С. 267–280.  



 

 

~ 49 ~ 

etimologiyasiga murojaat qiladi. Konsept lotin tilidagi conceptus – 

“tushuncha” so‘zining kalkasidir. Konsept ikki tomonli xususiyatga 

egadir. Bir tomondan, madaniyat konsept ko‘rinishida insonning 

mental dunyosiga kirsa, boshqa tomondan, inson konsept yordamida 

madaniyatga kiradi va ba’zan unga ta’sir ko‘rsatadi. Inson o‘zining 

individual, betakror madaniyatini saqlagan holda, konsept orqali 

xalqlarning madaniyatiga, turli millat vakillarining mental 

dunyosiga murojaat qiladi1.  

Konseptning kognitiv tilshunoslik, lingvomadaniyatshunoslik, 

shuningdek, adabiyotshunoslik fanlaridagi izohi o‘zaro farqlanadi2. 

Ushbu termin tilshunoslikda o‘tgan asrning 80-yillariga qadar 

tushuncha so‘ziga sinonim sifatida ishlatilgan bo‘lsa 3 , bugungi 

kunga kelib uning izohi tushuncha terminiga nisbatan kengayganini 

ko‘rish mumkin. Binobarin, N.Yu. Shvedova konseptni tushuncha 

ekanligini, bu tushuncha ortida esa ijtimoiy yoki subyektiv tarzda 

anglanuvchi, inson hayotining muhim moddiy, aqliy, ruhiy tomonini 

aks ettiruvchi, o‘z tarixiy ildizlariga ega bo‘lgan, xalqning umumiy 

tajribasini aks ettiradigan mazmun turishini ta’kidlagan4. 

Professor N. Mahmudov lingvomadaniyatshunoslikda 

konseptning o‘rganilishi xususida shunday yozadi: 

“Lingvokulturologik tadqiqotlarda aynan konseptning ifodalanishi 

muammolariga juda katta e’tibor qaratilmoqda, internet materiallari 

bilan tanishganda, masalan, Rossiyadagi tilshunosliklarda bu 

yo‘nalish nihoyatda keng tarqalganini ko‘rish mumkin, bu boradagi 

ishlarni sanab, sanog‘iga yetish mushkul. Hatto so‘nggi yillarda 

yoqlangan nomzodlik dissertatsiyalarining juda katta qismi aynan u 

yoki bu tilda konseptning lingvokulturologik tadqiqiga 

bag‘ishlangan”5. 

Demak, konsept lingvomadaniyatshunoslikda eng faol 

qo‘llanuvchi birlik sanaladi. Konsept lingvomadaniy birlik sifatida u 

 
1 Степанов Ю. С. Константы: Словарь русской культуры [Текст] / Ю. С. Степанов. – М.: 

Академический проект, 2004. - 991 с. 
2 Демьянков В.З. Понятие и концепт в художественном литeратуре и в научном языке // 

Вопросы филологии. –Москва, 2001. -№ 1. –С. 35-47.  
3 Демьянков В.З. Кўрсатилга мақола.  
4 Шведова Н.Ю. Избранные работы. –М.: Языки славянской культуры, 2005. – С.603.  
5 Маҳмудов Н. Тилнинг мукаммал тадқиқи йўлларини излаб...// Ўзбек тили ва адабиёти. –

Тошкент, 2012. -№ 5. –Б. 9.  



 

 

~ 50 ~ 

yoki bu xalq madaniyatining o‘ziga xos jihatlarini ifodalaydi. 

Masalan, uy konsepti o‘zbek kishilarining tafakkurida quyidagicha 

assotsiatsiyalanadi:  

a) yashash joyi – bino – ko‘p qavatli uy – hovli – xonadon – 

oila; 

b) katta, kichik, chiroyli, shinam, yorug‘, yangi, eski; 

v) mehribonlik uyi, dam olish uyi, madaniyat uyi. 

Ko‘chma ma’noli birliklarni yuzaga chiqaradi: uy ichi “oila 

a’zolari”, uyi buzilmoq “er-xotinning ajralishi”, “eri o‘lmoq” 

(Buxoroda), uyi kuymoq “xonavayron bo‘lmoq”, “oila a’zolaridan 

kimdir o‘lmoq” (Qashqadaryoda). 

Lingvomadaniy konsept etnomadaniy xususiyatga ega bo‘lgan 

va borliq haqidagi funksional ahamiyatga molik informatsiyani 

uzatadigan madaniyatning asosiy birligidir. U madaniy 

universaliyalarni ifodalaydi. Lingvomadaniy konsept tafakkurda 

mavjud bo‘ladi, u o‘zida kognitiv-ratsional va emotsional-

psixologik mazmunni biriktiradi. Lingvomadaniy konsept barcha til 

egalari uchun dunyoqarash modeli vazifasini o‘taydi. 

Lingvomadaniy konsept milliy xarakterning shakllanishiga ta’sir 

ko‘rsatuvchi madaniyat vositasi hisoblanadi.  

Lingvomadaniyatshunoslikda madaniyat konseptlari alohida 

tadqiq etiladi. Madaniyatning asosiy konseptlari jamoaviy til ongida 

muhim ahamiyat kasb etadi. Madaniyatning asosiy konseptlari 

deganda mavhum otlar, xususan, vijdon, taqdir, qismat, iroda, 

gunoh, qonun, erkinlik, ziyolilar, vatan va h.k. tushuniladi. 

Madaniyat konseptlarini A. Ya. Gurevich ikki guruhga: “fazoviy”, 

falsafiy kategoriyalar, ya’ni madaniyatning universal kategoriyalari 

(vaqt, makon, sabab, o‘zgarish, harakat) hamda ijtimoiy 

kategoriyalar, ya’ni madaniyat kategoriyalari (erkinlik, huquq, 

haqiqat, mehnat, boylik, mulk)ga ajratadi.  

V. A. Maslova bunga yana bir guruhni – milliy madaniyat 

kategoriyasini ham ilova qiladi. Konseptlarni tahlil qilish jarayonida 

har qanday tilda madaniy o‘ziga xos konseptlarning ko‘pligi 

aniqlangan 1 . Masalan, kartoshka konsepti madaniy o‘ziga xos 

 
1 Маслова В. А. Лингвокультурология: Учеб. пособие для студ. высш. учеб, заведений. –

М.: Издательский центр «Академия», 2001. –С.51. 



 

 

~ 51 ~ 

konseptlardan biri hisoblanadi. Kartoshka ruslar uchun nochor 

ovqatlanish etaloni, buni сидеть на одной картошке 

frazeologizmi misolida ham ko‘rish mumkin; beloruslar uchun 

odatiy milliy taom, ikkinchi non, muhim ozuqa hisoblanadi. Yoki 

non konseptini olsak, o‘zbeklar uchun non muhim ozuqa etaloni 

hisoblansa, koreys, yapon, xitoy xalqlari uchun muhim ozuqa 

hisoblanmaydi. Ular uchun guruch asosiy ozuqa etaloni sanaladi.  

 

Nazorat uchun savollar  

1. Madaniy semaga ta’rif bering va uni misollar bilan izohlang.  

2. Madaniy fondga qaysi nominativ birliklar kiradi?  

3. Madaniy makon deganda nimani tushunasiz? 

4. Lingvomadaniy paradigma nima? 

5. Madaniy an’ana qanday hodisa? 

6. Mentallik nima? 

7. Mentalitet qanday kategoriya? 

8. Madaniy konnotatsiya nimani ifodalaydi? 

9. Submadaniyat deganda nimani tushunasiz?  

10. Lingvomadaniy konseptga ta’rif bering.  

 

Mustaqil ish topshiriqlari 

1. O‘zbek mentaliteti haqida yozma ish tayyorlash. 

2. Madaniyat konseptlarini tahlil qilish.  

  



 

 

~ 52 ~ 

Adabiyotlar 

1. Воробьев В.В. Лингвокультурология: теория и методы. 

Монография. – М.: Изд-во РУДН, 2008. -240 с.  

2. Аскольдов, С. А. Концепт и слово [Текст] / С. А. 

Аскольдов // Русская словесность. От теории словес-ности к 

структуре текста. Антология. – М.: Academia, 1997. – С. 267–

280.  

3. Демьянков В.З. Понятие и концепт в художественном 

литаратуре и в научном языке // Вопросы филологии. –Москва, 

2001. -№ 1. –С. 35-47.  

4. Маслова В. А. Лингвокультурология. Учебное пособие 

для студентов высших учебных заведений. –М.: Изд. Центр 

«Академия», 2001. -208 c. 

5. Маҳмудов Н. Тилнинг мукаммал тадқиқи йўлларини 

излаб...// Ўзбек тили ва адабиёти. –Тошкент, 2012. -№ 5. –Б. 3-

16.  

6. Степанов Ю. С. Константы: Словарь русской культуры 

[Текст] / Ю. С. Степанов. – М.: Академический проект, 2004. -

991 с. 

7. Хроленко А.Т. Основы лингвокультурологии: Учебное 

пособие. Под ред. В.Д. Бондалетова. 5-е изд. –М. : Флинта: 

Наука, 2009. -184 с.  

8. Худойберганова Д. Матннинг антропоцентрик тадқиқи. –

Тошкент: Фан, 2013. -136 б. 

9. Шведова Н.Ю. Избранные работы. –М.: Языки 

славянской культуры, 2005. -640 с.  

 

 

 

  

  

  

 



 

 

~ 53 ~ 

II BOB. TIL VA MADANIYATNING O‘ZARO ALOQASI 
 

7-MA’RUZA 

MADANIYAT VA UNING O‘RGANILISHI 

  

Reja:  

1. “Madaniyat” tushunchasi   

2. Madaniyatshunoslikda madaniyatning o‘rganilishi 

3. Madaniyat va inson  

4. Madaniyat va tamaddun 

 

Tayanch so‘z va iboralar: til, madaniyat, inson, jamiyat, 

badaviy turmush, sahroiy turmush, madaniy turmush, o‘qimishlilik, 

ta’lim-tarbiya, ma’rifat, madaniyatli shaxs, qishloq xo‘jaligi, 

hurmatlash, ehtirom, artefaktlar dunyosi, faoliyat, tamaddun, 

madaniyatlilik.  

 

7. 1. “Madaniyat” tushunchasi  

“Madaniyat” lingvomadaniyatshunoslikning asosiy 

tushunchalaridan biridir. Shuning uchun madaniyatning 

ontologiyasini, uning semiotik va boshqa xususiyatlarini ko‘rib 

chiqish maqsadga muvofiqdir.  

Tadqiqotchi Ven Shu Lee “madaniyat” tushunchasining 6 ta 

ta’rifini keltiradi:  

1. Madaniyat (tabiat va biologiyadan farqli o‘laroq) – insonning 

noyob sa’y-harakati, urinishidir. U “tabiatni yo‘q qilishga qarshi 

misoli bir qo‘rgondir”. 

2. Madaniyat – nazokat, xulq-atvordir.  

3. Madaniyat – (barbarlardan farqli o‘laroq) tamaddundir. 

4. Madaniyat – lisoniy haamjamiyat, ishonch, qadriyatdir (har 

bir madaniyat vakili bir tilda gaplashadi, ayni an’analarni 

bo‘lishadi).  

5. Madaniyat – hukmron yoki yo‘lboshlovchi madaniyatdir. 

Masalan, “madaniyat axloq va buzuqlikni belgilovchi sinfni 

boshqaradi”.  



 

 

~ 54 ~ 

6. Madaniyat – umumiy va bo‘lishilmaydigan narsalar orasidagi 

tangliklarni o‘zgartiradi1.  

Madaniyat – jamiyat, inson ijodiy kuch va qobiliyatlari tarixiy 

taraqqiyotining muayyan darajasi. Kishilar hayoti va faoliyatining 

turli ko‘rinishlarida, shuningdek, ular yaratadigan moddiy va 

ma’naviy boyliklarda ifodalanadi. “Madaniyat” tushunchasi 

muayyan tarixiy davr (antik madaniyat), konkret jamiyat, elat va 

millat (o‘zbek madaniyati), shuningdek, inson faoliyati yoki 

turmushining o‘ziga xos sohalari (masalan, mehnat madaniyati, 

badiiy madaniyat, turmush madaniyati)ni izohlash uchun 

qo‘llaniladi. Tor ma’noda “madaniyat” termini kishilarning faqat 

ma’naviy hayoti sohasiga nisbatan ishlatiladi. 

“Madaniyat” arabcha madina (shahar) so‘zidan kelib chiqqan. 

Arablar kishilar hayotini ikki turga: birini badaviy yoki sahroiy 

turmush; ikkinchisini madaniy turmush deb ataganlar. Badaviylik – 

ko‘chmanchi holda dashtu sahrolarda yashovchi xalqlarga, 

madaniylik – shaharda o‘troq holda yashab, o‘ziga xos turmush 

tarziga ega bo‘lgan xalqlarga nisbatan ishlatilgan2. 

O’zbek tilida madaniyat so‘zi (arab. – sivilizatsiya) quyidagi 

ma’nolarda qo‘llaniladi: 1) jamiyatning ishlab chiqarish, ijtimoiy, 

ma’naviy-ma’rifiy hayotida qo‘lga kiritgan yutuqlari; 2) biror 

ijtimoiy guruh, sinf yoki xalqning ma’lum davrda qo‘lga kiritgan 

shunday yutuqlari; 3) o‘qimishlilik, ta’lim-tarbiya ko‘rganlik, 

ziyolilik, ma’rifat; 4) madaniyatli shaxs talablariga javob beruvchi 

sharoit; 5) qishloq xo‘jaligida (o‘simlik yoki ekinning turlarini) 

yetkazish, o‘stirish, yetishtirish 3.  

Yevropada “madaniyat” deyilganda, dastlab insonning tabiatga 

ko‘rsatadigan maqsadga muvofiq ta’siri, shuningdek, insonga 

ta’lim-tarbiya berish tushunilgan (lot. cultura - yerni ishlash, 

parvarishlash; tarbiya, rivojlanish, hurmatlash, ehtirom; ruschadagi 

“культура” so‘zi ham shundan olingan).  

 
1 Judith Martin, Thomas Nakayama. Intercultural communication in contexts. - 5th ed. –New 

York: McGraw-Hill, 2010. –P. 85.  
2 O’zbekiston Milliy Ensiklopediyasi. 5-jild. -Toshkent: O’zbekiston Milliy Ensiklopediyasi, 

2003. –Б. 372-373.  
3 Ўзбек тилининг изоҳли луғати. II. - Тошкент: Ўзбекистон миллий энциклопедияси, 2006. 

– Б. 521.  



 

 

~ 55 ~ 

XVIII asrdan e’tiboran kultura so‘zi bilan insonning faoliyati, 

uning aniq bir maqsadga yo‘nalgan fikrlashi tufayli yuzaga kelgan 

barcha narsalar tushunila boshlangan. Biroq mazkur so‘z dastlab 

“insonni tabiatga ta’siri, inson manfaatlari yo‘lida tabiatni 

o‘zgartirish, ya’ni yerni ishlash” ma’nosida qo‘llanilgan. Kultura – 

ijtimoiy-gumanitar bilishning fundamental tushunchalaridan biri 

sanaladi. Mazkur so‘z XVIII asrning ikkinchi yarmi (“Ma’rifat 

asri”)dan boshlab ilmiy termin sifatida iste’molga kirgan 1 . 

Madaniyat faqat mavjud me’yor va urf-odatlarga rioya qilish 

qobiliyatini rivojlantirishni emas, balki ularga rioya qilish istagini 

rag‘batlantirishni ham o‘z ichiga olgan. 

Markaziy Osiyodagi buyuk tafakkur egalari madaniyatlilik 

masalasiga insonning ruhiy-ma’naviy kamoloti, ong va tafakkur 

taraqqiyoti, fozil jamiyat va komil insonlar masalasi nuqtayi 

nazaridan kelib chiqqan holda yondashadilar. Sharq mutafakkirlari 

madaniyat masalasini insonning ma’naviy-aqliy barkamolligi 

shaklida, baxt-saodatga erishuvi tarzida tushunadilar. Bu an’anaviy 

tushuncha keyingi avlodlar tafakkuridan mustahkam joy olgan. Shu 

sababli “madaniyat” deganda ko‘proq insonning ma’naviyati, uning 

ichki kechinmalari va tashqi qiyofasining mushtarakligini ko‘z 

oldimizga keltiramiz2. 

Abu Nasr Forobiy madaniyatlilik deganda, ideal jamiyatni 

tushunadi va shunday yozadi: “Madaniy jamiyat va madaniy shahar 

(yoki mamlakat) shunday bo‘ladiki, shu mamlakatning aholisidan 

bo‘lgan har bir odam kasb-hunardan ozod, hamma bab-baravar 

bo‘ladi, kishilar o‘rtasida farq bolmaydi, har kim o‘zi istagan yoki 

tanlagan kasb-hunar bilan shug‘ullanadi. Odamlar chin ma’nosi 

bilan ozod boladilar. Biri ikkinchisiga xo‘jayin bolmaydi. 

Odamlarning tinchlik va erkinliklariga xalaqit beruvchi sulton (ya’ni 

podshoh) bo‘lmaydi. Ular orasida turli yaxshi odatlar, zavq-lazzatlar 

paydo bo‘ladi”3.  

 
1 Маслова В. А. Лингвокультурология. Учебное пособие для студентов высших учебных 

заведений. –М., 2001. –С.12.  
2 Qoraboyev U., Soatov G‘. O‘zbekiston madaniyati. –Toshkent: “Tafakkur bo‘stoni”, 2011. –

B.7. 
3 Форобий А. Фозил одамлар шаҳри. –Тошкент: Абдулла Қодирий номидаги халқ мероси, 

1993. –Б. 190. 

 



 

 

~ 56 ~ 

Al-Xorazmiy, Al-Farg‘oniy, Abu Abdulloh Marvaziy, Ibn 

Sinolar insonning tashqi tabiat va o‘zi yashayotgan jamiyat 

taraqqiyoti qonunlarini bilish, o‘rganish va tahlil qilish orqali 

axloqiy kamolotga (madaniyatlilikka) erishishi mumkinligi 

g‘oyasini ilgari suradilar. 

Beruniy o‘z asarlarida nafaqat insonning madaniyatliligi, ya’ni 

insoniy fazilatlarni o‘zida mujassamlashtirishi masalasini, balki turli 

xalqlar madaniyatlarining o‘zaro aloqadorlikda bo‘lishi va bir-biriga 

ta’sir etishi natijasida rivojlanib, boyib borishini yoritib beradi. 

Abdurahmon Jomiy ham insonning madaniyatliligini 

donishmandlik, fozillik va bilimdonlikda deb biladi. Uning nazdida 

ilm kishini irodali qiladi. Madaniyatsizlik belgilari hisoblanmish 

nochorlik, jaholat, munofiqlik, xiyonat va hasaddan qutqazadi. 

Uningcha, ma’naviy-madaniy komillik darajasiga erishgan kishi 

nafaqat bilim oladi, balki boshqalarga ham ilm ulashadi. 

Abdurahmon Jomiy o‘zining “Lujjat ul-asror” asarida o‘zidan 

oldin yashagan mutafakkirlarning fikrini davom ettirib, insonning 

mukammalligi (madaniy-ma’naviy komilligi) uning halol va pok 

yashashi, biror-bir kasb etagidan tutishi, o‘z mehnati evaziga kun 

ko‘rishida, deb biladi.  

Jomiyning musiqaga oid “Risolayi musiqiy” asarida musiqaning 

insonning kamol topishi, unga ma’naviy ozuqa berishi, uning 

ma’naviy ehtiyojlarini qondirishdagi ahamiyati haqidagi fikrlari o‘ta 

muhimdir1. 

Alisher Navoiy o‘z asarlarida madaniyat masalasini ijtimoiy va 

axloqiy hodisalar bilan o‘zaro bog‘liqlikda, deb biladi. Insonning 

madaniy-ma’naviy qiyofaga ega bo‘lishi faqatgina adolatli 

jamiyatdagina amalga oshadi, deb hisoblaydi: 

Gar yo‘qtur adab, ne sud oltun unidin, 

Elning adabi xushroq erur oltunidin2.  

Keyingi davr mutafakkirlari, ayniqsa, Turkiston 

ma’rifatparvarlik harakati vakillari madaniyat tushunchasini xalqni 

 
1 Qoraboyev U., Soatov G‘. O‘zbekiston madaniyati. –Toshkent: “Tafakkur bo‘stoni”, 2011. –B. 

8. 
2  Алишер Навоий. Ибратли ҳикоятлар ва хислатли ҳикматлар. Нашрга тайёрловчилар 

А.Тилавов, И.Сайдуллаев. –Тошкент: “Sano-standart”, 2016. –Б. 78. 

 



 

 

~ 57 ~ 

savodli, ilmli, ma’rifatli qilish g‘oyasi bilan birlashtirdilar. Ular 

shaxs, millat, davlat va jamiyatning madaniylik darajasini shaxs va 

xalqning o‘z-o‘zini va milliy o‘zligini anglashida, deb bildilar.  

 

7. 2. Madaniyatshunoslikda madaniyatning o‘rganilishi 

1960-yillarda madaniyat haqidagi mustaqil fan sifatida 

madaniyatshunoslik (kulturologiya) shakllandi. U falsafa, tarix, 

antropologiya, sotsiologiya, psixologiya, etnologiya, etnografiya, 

tilshunoslik, san’atshunoslik, semiotika, informatika singari fanlar 

kesishgan nuqtada vujudga keldi. Hozirgi kunda madaniyatshunos 

olimlar tomonidan madaniyatni tushunish va aniqlashdagi qator 

nuqtayi nazarlar ajratilgan. Ulardan ayrimlarini quyida ko‘rib 

chiqamiz. 

1. Tasviriy nuqtayi nazarda madaniyatning alohida elementlari 

– urf-odatlar, faoliyatlar, qadriyatlar, ideallarning turlari va h.k.ga 

e’tibor qaratiladi. Mazkur nuqtayi nazarga ko‘ra, “madaniyat 

bizning hayotimizni hayvonsifat ajdodlarimizning hayotidan 

ajratadigan yutuqlar va institutlar majmuyi” sifatida belgilanadi. U 

ikki maqsadga: insonlarni tabiatdan himoya qilish va insonlarning 

o‘zaro munosabatlarini tartibga solishga xizmat qiladi (Z. Freyd). 

Madaniyatning paydo bo‘lishi xususidagi ro‘yxatning to‘liq 

berilmagani mazkur nuqtayi nazarning kamchiligi hisoblanadi.  

2. Qadriyat nuqtayi nazarida madaniyat insonlar tomonidan 

yaratilgan ma’naviy va moddiy boyliklarning majmuyi sifatida 

talqin qilinadi. Obyekt qimmatga ega bo‘lishi uchun inson unda 

qadrli xususiyatlar mavjudligini anglashi kerak. Obyektlar 

qimmatliligini belgilash qobiliyati inson ongida qadriyatlar haqidagi 

tasavvurlarni paydo bo‘lishi bilan bog‘liq bo‘ladi. Biroq tasavvur 

ham muhim hisoblanadi, chunki uning yordamida yaratiladigan 

mukammal namunalar va ideallar mavjud obyektlar bilan 

qiyoslanadi. M. Xaydegger (M. Vebyer, G.Fransev, 

N.Chavchavadze)ga ko‘ra, madaniyat yuksak qadriyatlarni inson 

qadr-qimmatini madaniylashuv yo‘li bilan amalga oshishidir. Ushbu 

nuqtayi nazarning kamchiligi unda madaniyat tushunchasining 

toraytirilishidir. Chunonchi, unga insonning turli faoliyatlari emas, 

balki faqat qadriyatlargina kiritiladi.  



 

 

~ 58 ~ 

3. Faoliyat nuqtayi nazarida madaniyatga faoliyatning alohida 

turi, ya’ni inson ehtiyojlarini qondirishga xos bo‘lgan usul sifatida 

qaraladi. 

4. Funksionistik nuqtayi nazarda madaniyat jamiyatdagi 

informatsion, moslashuv, kommunikativ, normativ, baholash, 

integrativ, ijtimoiylashuv va boshqa funksiyalar vositasida 

tavsiflanadi. 

5. Germenevtik nuqtayi nazarda madaniyatga ko‘plab matnlarga 

qaralgandek munosabatda bo‘linadi. Ular uchun madaniyat – 

matnlar majmuyi, aniqrog‘i, matnlar majmuyini yaratuvchi 

mexanizm sanaladi (Yu.M.Lotman). Matnlar – madaniyatning joni 

va qoni. Bu nuqtayi nazarning kamchiligi matnni bir xil tushunib 

bo‘lmaslikdir.  

6. Me’yoriy nuqtayi nazarda madaniyatga insonlar hayotini 

belgilovchi, dasturlovchi me’yorlar va qoidalar yig‘indisi sifatida 

qaraladi (V. N. Sagatovskiy).  

7. Ma’naviy nuqtayi nazar tarafdorlari madaniyatni jamiyatning 

ma’naviy hayoti, ma’naviy ijodning g‘oyalari va mahsulotlari 

sifatida izohlashadi. Jamiyatning ma’naviy hayoti madaniyatdir (L. 

Kertman). Mazkur nuqtayi nazarning kamchiligi unda madaniyat 

tushunchasining toraytirilishidir. Bu o‘rinda moddiy madaniyatning 

ham mavjudligini unutmaslik kerak.  

8. Dialogik nuqtayi nazarda madaniyat – “madaniyat dialogi” 

(V. Bibler) subyektlarning muloqot qilish shakli sifatida talqin 

qilinadi. Muayyan xalqlar, millatlar tarafidan yaratilgan etnik va 

milliy madaniyatlar ajratiladi. Milliy madaniyatlar ham o‘z 

navbatida submadaniyatlarga, ya’ni ijtimoiy qatlam va guruhlarning 

madaniyatlariga bo‘linadi. Shuningdek, turli xalqlarni 

birlashtiradigan, masalan, xristianlarning madaniyati singari 

metamadaniyat ham mavjud. Mazkur madaniyatlarning barchasi bir-

biri bilan o‘zaro muloqotga kirishadi. Milliy madaniyat qanchalik 

ko‘p rivojlangan bo‘lsa, u boshqa madaniyatlar bilan shunchalik 

ko‘p aloqaga kirishadi.  



 

 

~ 59 ~ 

9. Informatsion nuqtayi nazarda madaniyat xabarni yaratish, 

saqlash, tarqatish va undan foydalanish hamda jamiyat tomonidan 

qo‘llaniladigan belgilar tizimi sifatida tasavvur qilinadi 

(Yu.M.Lotman). Uni mashina tili, xotira va informatsiyani qayta 

ishlash dasturi bilan ta’minlangan kompyuterga o‘xshatish mumkin. 

Madaniyatda ham ijtimoiy xotira va inson muomalasining dasturi 

bo‘lgan tillar mavjud. Xullas, madaniyat jamiyatni informatsiya 

bilan ta’minlash bo‘lib, u belgilar tizimi yordamida jamiyatda 

yig‘iladigan ijtimoiy informatsiyadir.  

10. Ramziy nuqtayi nazar o‘zining e’tiborini madaniyatda 

ramzlarning qo‘llanilishiga qaratadi. Madaniyat – “ramziy borliq” 

(Yu.M.Lotman). Uning ba’zi unsurlari maxsus etnik ma’no kasb 

etadi, xalqlarning ramziga aylanadi: non, choy, palov o‘zbeklar 

uchun; shchi, kasha, samovar, sarafan ruslar uchun; guruchli pirog 

koreyslar uchun; spagetti italyanlar uchun; pivo va kolbasa nemislar 

uchun va h.k.  

Madaniyatning yuqorida sanab o‘tilgan barcha vazifalari bir-

birlari bilan uzviy aloqadorlik va bog‘lanishda boladi. Qayd etilgan 

nuqtayi nazarlarning barchasi ratsional mazmunga ega bo‘lib, 

ularning har biri “madaniyat”ga xos bo‘lgan qaysidir xususiyatlarni 

ifodalagan. Ular bir-birini toldiradi, boyitib boradi va pirovard 

natijasida ijtimoiy taraqqiyot hamda shaxs kamolotiga xizmat qiladi.  



 

 

~ 60 ~ 

Madaniyatga mehnat faoliyatining usullari, axloq-odob, urf-

odatlar, rasm-rusumlar, muloqot xususiyatlari, dunyoni ko‘rish, 

tushunish va yaratish usullari kiradi. Masalan, daraxtda osilib turgan 

barg tabiatning bir qismi, gerbariydagi barg esa madaniyatning bir 

qismi; yo‘l ustida yotgan toshning o‘zi madaniyat emas, biroq u 

ajdodlarimizning qabrlariga qo‘yilganda madaniyatga aylanadi. 

Shunday qilib, madaniyat muayyan xalqqa xos bo‘lgan borliqdagi 

hayot va faoliyat, shuningdek, insonlar orasidagi o‘zaro munosabat 

(urf-odatlar, rasm-rusumlar, muloqot xususiyatlari) va dunyoni 

ko‘rish, tushunish va yaratish usullaridir. 

“Madaniyat” tushunchasini belgilashning qiyinligi uning muhim 

xususiyatlari bo‘lgan murakkabligi va ko‘pqirraligidan tashqari, 

uning qarama-qarshilik (antinomiya) xususiyati bilan ham 

tavsiflanadi. Madaniyatda antinomiya deganda ikki qarama-

qarshilikning birligi, lekin bir xilda yaxshi asoslangan hukm 

tushuniladi. Masalan, madaniyatda ishtirok etish shaxsning 

ijtimoiylashuviga yordam beradi, ayni paytda uning 

individuallashuviga zamin yaratadi, ya’ni shaxsning noyob 

qobiliyatlarining ochilishiga va tan olinishiga yordam beradi. 

So‘ngra madaniyat ma’lum darajada jamiyatga bog‘liq bo‘lmaydi, 

ammo u jamiyat tashqarisida mavjud emas, u faqat jamiyatda 

yaratiladi. Umuman olganda, madaniyat kishining fazilatlarini 

oshiradi, jamiyatga ijobiy ta’sir qiladi. Biroq ayrim hollarda u salbiy 

ta’sir qilishi ham mumkin. Madaniyat an’analarni saqlash jarayoni 

sifatida mavjud bo‘lishi bilan birga, u yangi shakllarning vujudga 

kelishi va o‘zgarishlar ta’sirida bu an’analarni buzishi ham 

mumkin1.  

Madaniyat tahlilining murakkablashuviga bu tushunchaga 

berilgan ta’riflarning turli-tumanligi bilan birga, aksariyat 

tadqiqotchilarning (madaniyatshunos, antropolog, faylasuf, etnograf 

va h.k.) unga qayta-qayta murojaat qilishlari, mazkur mohiyat 

haqidagi qarashlarini o‘zgartirishlari ham sabab bo‘ladi. Binobarin, 

yuqorida keltirilgan ta’riflardan tashqari Yu.M.Lotman madaniyatni 

shunday izohlaydi: “madaniyat – murakkab semiotik tizim, uning 

 
1 Маслова В. А. Лингвокультурология. Учебное пособие для студентов высших учебных 

заведений. –М., 2001. –С. 12-16. 



 

 

~ 61 ~ 

funksiyasi – xotira, uning asosiy xususiyati – bilimlarning 

to‘planishi”1. “Madaniyat bir paytda yashovchi va muayyan ijtimoiy 

tashkilotlar bilan bog‘langan qandaydir jamoa, guruhlar uchun 

umumiy bo‘lgan bir narsa. Madaniyat kishilar o‘rtasidagi muloqot 

shaklidir”2.  

 Madaniyatni turfa qarashlar nuqtayi nazaridan o‘rganish har 

doim farqli natijalarga olib keladi: psixologik faoliyat nuqtayi 

nazaridan yondashish o‘ziga xos natija bersa, sotsiologik nuqtayi 

nazardan yondashish boshqa bir natijani beradi. Madaniyatning turli 

qirralarini chegaralash bilangina bu hodisa haqida u yoki bu 

tasavvurga ega bo‘lish mumkin.  

 Aytilgan fikrlardan kelib chiqqan holda, madaniyatni shunday 

belgilash mumkin: madaniyat – me’yorlar, qadriyatlar, ideallar, 

namunalarning yo‘l-yo‘riqlari va ko‘rsatmalari tizimiga asoslangan 

subyektlar faoliyatining barcha shakllari majmuyi, u boshqa 

madaniyatlar bilan o‘zaro aloqada yashaydigan jamoaning meros 

qilib olgan xotirasi. Madaniyat me’yori irsiy meros qilib olinmaydi, 

balki o‘rganish orqali o‘zlashtirib boriladi. Shuning uchun milliy 

madaniyatni egallash katta aqliy va irodaviy kuch talab qiladi.  

 

7. 3. Madaniyat va inson  

Madaniyat inson faoliyatidan va jamiyatdan tashqarida mavjud 

bo‘lmaydi. Aynan insonning faoliyati borliqning yangi to‘rtinchi 

shakli bo‘lgan madaniyatni vujudga keltirdi (M. S. Kagan).  

Ma’lumki, borliqning uchta shakli: “tabiat – jamiyat – inson” 

mavjud. Madaniyat – inson faoliyatlari dunyosi, ya’ni artefaktlar 

dunyosi (lot. arte – sun’iy va factus – yaratilgan), u insonning 

jamiyat qonunlariga ko‘ra tabiatni o‘zgartirishidir. A.Ya.Gurevich 

va boshqa tadqiqotchilar tomonidan ushbu sun’iy muhit ba’zan 

“ikkinchi tabiat”, deb nomlanadi. 

Taniqli faylasuf M. Xaydeggerning yozishicha: “...insonning 

faoliyati madaniyat sifatida tushuniladi va uni tashkil etadi. 

 
1 Лотман Ю. М. О двух моделях коммуникации в системе культуры // Semeiotike. - № 6. –

Тарту, М.: ОГИ, 1971. - С. 228.  
2 Лотман Ю.М. Беседы о русской культуре: Быт и традиции русского дворянства. –СПб.: 

"Искусство-СПБ", 1994. - 670 с.  



 

 

~ 62 ~ 

Madaniyat yuksak qadriyatlarni inson qadr-qimmatini 

madaniylashuv yo‘li bilan amalga oshishidir”1.  

Biroq madaniyat artefaktlarlarning shunchaki yig‘indisi, ya’ni 

inson qo‘li bilan yaratilgan moddiyat bo‘lmay, balki inson o‘z 

faoliyatining mahsuliga va faoliyatiga qo‘shadigan fikrlar 

dunyosidir. Yangi fikrlarni yaratishning o‘zi ma’naviy madaniyat 

(san’at, din, ilm)dagi faoliyatning fikriga aylanadi. Fikrlar dunyosi 

cheksiz bo‘lib, u inson fikrlari mahsulotlarining dunyosi, inson 

aqlining saltanatidir. Modomiki, madaniyat inson faoliyatiga bog‘liq 

ekan, uning tuzilishi inson faoliyatining tuzilishi bilan aniqlanishi 

lozim.  

 Insoniyat biologik jihatdan bir turga mansub, lekin ijtimoiy 

jamoa sifatida bir tur bo‘lolmaydi. Insonlarning turli hamjamiyatlari 

o‘ziga xos hayot faoliyati usullari va shakllarini ishlab chiqqan, ular 

bir-biridan farq qiladigan tabiiy va tarixiy sharoitlarda yashaydi. 

Hamjamiyatlarning o‘zaro ta’siri jarayonida mazkur usul va shakllar 

bir-biridan o‘zlashtiriladi. Masalan, balet qayerdan kelgan? 

Fransiyadan. Yoki teatr qayerdan kelgan? G‘arbdan. 

Madaniyatlar “umumiy” bo‘lmaydi, har qanday madaniyat 

muayyan hamjamiyat, xalqning ijtimoiy amaliyotidagi o‘ziga xos 

usullarini birlashtiradi. Masalan, o‘zbek madaniyati uzoq yillik 

tarixga ega bo‘lishiga qaramay, u O‘rta Osiyo madaniyatiga 

aylanmagan.  

Milliy madaniyat boshqa milliy madaniyatlar bilan muloqotga 

kirishadi va ona madaniyatning e’tiboridan chetda qolgan jihatlar 

o‘rtaga chiqadi. Gap shundaki, aksariyat kishilar o‘zlarining 

dunyoni tushunishlari, hayot tarzlari va yashash yo‘llarini to‘g‘ri 

deb hisoblashadi. O‘zlariga tanish bo‘lgan qadriyatlarni hammabop 

va barcha uchun tushunarli deb o‘ylashadi. Qachonki boshqa 

madaniyat vakillari bilan to‘qnashganlarida o‘zlari to‘g‘ri, deb 

hisoblab kelgan qoliplar ish bermaganida muvaffaqiyatsizlik sababi 

va bu muvaffaqiyatsizlikni bartaraf etish yo‘llari haqida o‘ylay 

boshlashadi.  

  

 
1 Хайдеггер М. Время картины мира // Новая технократическая волна на Западе. –М., 1986. 

–С. 93. 



 

 

~ 63 ~ 

7. 4. Madaniyat va tamaddun 

 “Sivilizatsiya” (lot. civilis – fuqaro) termini XVII asrda 

vujudga kelgan. Hozirgi kunda “sivilizatsiya” so‘zidan muayyan 

jamiyat rivojlanishining ma’lum bir taraqqiyotga erishgan davrini 

ifodalash uchun foydalaniladi.  

“Sivilizatsiya” terminini dastlab shotlandiyalik tarixchi va 

faylasuf A.Fergyusson (1723-1816) o‘z asarlarida qo‘llagan. Uning 

fikriga ko‘ra, jahon tarixiy jarayonining ma’lum bir bosqichi 

sivilizatsiyadir. 

XVII asrda madaniyatlilik (sivilizovannost) so‘zi vahshiylik, 

madaniyatsizlikning ziddi, madaniyatning sinonimi sifatida 

tushunilgan. XIX asrning oxiriga kelib, nemis ilmiy adabiyotida bu 

ikki termin farqlana boshlandi. Madaniyatlilik deganda, ijtimoiy 

ishlab chiqarishning rivojlanishi natijasida jamiyatning moddiy va 

ijtimoiy ne’matlar majmuyiga ega bo‘lishi tushunila boshlandi. 

Madaniyatga esa sivilizatsiyaning ma’naviy tarkibi sifatida qaraldi. 

 Nemis faylasufi O. Shpengler madaniyat haqidagi ta’limotni 

rivojlantirib, har bir madaniyatning o‘limi bo‘lgan o‘z tamadduni 

mavjudligini qayd etadi. Tamaddun har qanday ijtimoiy-madaniy 

dunyo rivojlanishining oxirgi bosqichidir. Madaniyat shaxsning 

individual betakrorligi va har xilligidan kelib chiqib turli-tumanlik 

yaratadi, tamaddun esa bir xillashtirishga, standartlashga harakat 

qiladi. Madaniyat saralangan, tamaddun demokratiyalashgandir. 

Madaniyat milliy, tamaddun xalqarodir. 

 
Ingliz-amerika an’analarida tamaddun boshqacha tushuniladi. 

XX asrning taniqli tarixchisi A.Toynbi jamiyatning turli tiplarini, 

ya’ni har qanday alohida ijtimoiy-madaniy dunyoni tamaddun, deb 

ataydi. Zamonaviy amerikalik tadqiqotchi S.Xantington tamaddunni 

oliy toifadagi kishilar jamoasi sifatida izohlaydi. Olim 8 ta yirik: 



 

 

~ 64 ~ 

g‘arbiy, konfutsiylik, yapon, islom, hind, pravoslav-slavyan, lotin-

amerika va afrika tamaddunini ko‘rsatib o‘tadi.  

 Rus tilida “sivilizatsiya” so‘zi fransuz va ingliz tillaridan farqli 

o‘laroq, 1767-1777-yillarda paydo bo‘lgan. N. A. Berdayevning 

fikricha, madaniyat (kultura) ruhga, tamaddun esa faqat metodlar va 

vositalarga egadir.  

M. K. Mamardashvilining qarashicha, madaniyat faqat shaxsiy 

ma’naviy sa’y-harakatlar orqali qo‘lga kiritiladi, tamaddundan esa 

foydalaniladi. Madaniyat yangini yaratadi, tamaddun faqat ma’lum 

narsani tarqatadi.  

Shunday qilib, madaniyatni ikki yo‘nalishda rivojlangan deyish 

mumkin: 1) insonning moddiy ehtiyojlarini qondirish – bu 

yo‘nalish tamaddunda rivojlanadi; 2) ma’naviy ehtiyojlarni 

qondirish, ya’ni madaniyat ramziy xususiyat kasb etadi.  

Lingvomadaniyatshunoslik uchun tamaddunga nisbatan 

madaniyat katta qiziqish uyg‘otadi. Binobarin, tamaddun moddiydir, 

madaniyat esa ramziydir.  

 

Nazorat uchun savollar  

1. “Madaniyat” so‘zini izohlang. 

2. Badaviylik nima? 

3. Madaniylik nima?  

4. “Kultura so‘zining ma’nosini tushuntiring. 

5. Tasviriy nuqtayi nazarda madaniyatga qanday ta’rif beriladi? 

6. Faylasuf M. Xaydegger madaniyatga qanday ta’rif bergan? 

7. Madaniyat – “artefaktlar dunyosi” deganda nimani tushunasiz? 

8. Borliqning “to‘rtinchi shakli” nima? 

9. “Madaniyatlilik” va “madaniyat” tushunchalarini izohlang. 

10. S. Xantington qaysi yirik tamaddunlarni ko‘rsatib o‘tgan?  

11. Ingliz-amerika an’analarida tamaddun qanday tushuniladi? 

12. Madaniyat va tamaddunning farqlarini ko‘rsating. 

 

Mustaqil ish topshiriqlari 

1. Madaniyatni tushunish va aniqlashdagi nuqtayi nazarlar 

haqida yozma ish yozish. 

2. Milliy madaniyat va uning turlarini belgilash. 



 

 

~ 65 ~ 

Adabiyotlar 

1. Judith Martin, Thomas Nakayama. Intercultural communication 

in contexts. -5th ed. –New York: McGraw-Hill, 2010. -528 p.  

2. Qoraboyev U., Soatov G‘. O‘zbekiston madaniyati. –

Toshkent: “Tafakkur bo‘stoni”, 2011. -196 b.  

3. Usmanova Sh. Tarjimaning lingvomadaniy aspektlari. 

Darslik. –Toshkent: TDShI, 2017. -256 b.  

4. Usmanova Sh., Rixsiyeva G. Madaniyatlararo muloqot. 

O‘quv qo‘llanma. –Toshkent: TDShI, 2017. -160 b.  

5. Алишер Навоий. Ибратли ҳикоятлар ва хислатли 

ҳикматлар. Нашрга тайёрловчилар А.Тилавов, И.Сайдуллаев. –

Тошкент: “Sano-standart”, 2016. -520 б.  

6. Алефиренко Н.Ф. Лингвокультурология. Ценностно-

смысловое пространство языка. Учебное пособие. –М.: Флинта, 

Наука, 2010. -224 c. 

7. Леонтьев А.Н. Человек и культура. –М.: МГУ, 1961. -115 c.  

8. Лихачёв Д.С. Культура как целостная динамическая 

система // Вестник РАН. 1994. № 8. –С. 721-725.  

9. Лотман Ю. М. О двух моделях коммуникации в системе 

культуры // Semeiotike. - № 6. –Тарту, М.: ОГИ, 1971. -536 с.  

10. Лотман Ю.М. Беседы о русской культуре: Быт и 

традиции русского дворянства. –СПб.: "Искусство-СПБ", 1994. 

-670 с.  

11. Маслова В. А. Лингвокультурология. Учебное пособие 

для студентов высших учебных заведений. –М.: Изд. Центр 

«Академия», 2001. -208 c. 

12. Маҳмудов Н. Тилнинг мукаммал тадқиқи йўлларини 

излаб...// Ўзбек тили ва адабиёти. –Тошкент, 2012. -№ 5. –Б. 3-16.  

13. Форобий А. Фозил одамлар шаҳри. –Тошкент: Абдулла 

Қодирий номидаги халқ мероси, 1993. -222 б . 

14. Хайдеггер М. Время картины мира // Новая 

технократическая волна на Западе. –М., 1986. –С. 93-119. 

15. Ўзбек тилининг изоҳли луғати. II. -Тошкент: 

Ўзбекистон миллий энциклопедияси, 2006. -672 б.  



 

 

~ 66 ~ 

8-MA’RUZA 

 MADANIYATLAR TIPOLOGIYASI  

 

Reja:  

1. Edvard Hall tipologiyasi 

2. Erik Donald Xirsh tipologiyasi 

3. Girt Xofstede tipologiyasi 

  

Tayanch so‘z va iboralar: madaniyatlar tipologiyasi, 

madaniyatlar o‘lchovi, monoxron model, polixron model, hokimiyat 

masofasi, individualizm, kollektivizm, erkaklik asosi, ayollik asosi, 

noaniqlikdan qochish, uzoq muddatli yo‘nalish.  

 

8. 1. Edvard Hall tipologiyasi  

 Madaniyatlar tipologiyasining bir qancha o‘lchovlari mavjud. 

Mazkur o‘lchovlardan biri turli madaniyatlarning vaqtga bo‘lgan 

munosabati hisoblanadi. E. Hall ushbu o‘lchov asosida ikki 

madaniyat turini ajratishni taklif qilgan. Uning fikricha, barcha 

madaniyatlar o‘z vaqtini ikki: monoxron va polixron modellarga 

ko‘ra taqsimlaydi1.  

 Monoxron modelda vaqt inson uchun kesimlarga ajralgan yo‘l 

sifatida obrazli gavdalanadi. Vaqtning bunday qismlarga bo‘lininshi 

tufayli ushbu madaniyatdagi inson vaqtni muayyan darjada 

boshqarish mumkin deb o‘ylaydi: u faqat bir ish bilan shug‘ullanadi, 

shuningdek, vaqtni ish uchun va hissiy aloqalar uchun taqsimlaydi. 

Monoxron madaniyatlarda 10-15 daqiqaga kech qolish mumkin, 

biroq bunday holatlarda kechirim so‘rash kerak bo‘ladi. 

AQShning aksariyat universitetlarida ish tartibi vaqtning 

monoxron o‘lchoviga asoslanadi. Darslar, uchrashuvlar, yig‘ilishlar 

qat’iy jadval asosida o‘tkaziladi. Professor-o‘qituvchilar har bir 

talabani belgilangan vaqtda qabul qiladi, majlislar o‘z vaqtida 

o‘tkaziladi, har qanday favqulodda holatlarda ham belgilangan 

uchrashuv qoldirilmaydi. Oilaviy va shaxsiy muammolar 

universitetdagi o‘quv jarayonini oqsatishga sabab bo‘lolmaydi2.  
 

1 Hall E.T. The hidden dimension. Garden City, NY: Doubleday, 1966.  
2 Judith Martin, Thomas Nakayama. Intercultural communication in contexts. - 5th ed. –New 

York: McGraw-Hill, 2010. –P. 278.  



 

 

~ 67 ~ 

Polixron modelda qat’iy jadval bo‘lmaydi, bir vaqtning o‘zida 

bir qancha hodisalar yuz berishi va inson bir paytda bir qancha ish 

bilan shug‘ullanishi mumkin. Bu yerda vaqt chatishgan chiziq 

ko‘rinishida tushuniladi. Mazkur madaniyat vakillari uchun vaqt 

“moddiylik”dan kamroq hisoblanadi, shuning uchun vaqtni 

behudaga sarflash tushunchasi ular uchun begonadir. Tilda vaqt 

tushunchasini ifodalaydigan bironta ham so‘z bo‘lmagan 

madaniyatlarda (masalan, Shimoliy Amerikaning ayrim hindu 

qabilalarida) 40-60 daqiqaga kechikish va buning uchun kechirim 

so‘ramaslik me’yoriy hol hisoblanadi1.  

Agar monoxron madaniyatda vaqt har doim tejalsa va “vaqt – 

bu pul” hisoblansa, polixron madaniyatda bunga ehtiyoj yo‘q, 

vaqtdan to‘g‘ri foydalanish haqida “gap bo‘lishi mumkin emas”. 

Polixron madaniyatga rus, Lotin Amerika, fransuz, koreys, o‘zbek, 

turk madaniyatlari, monoxron madaniyatga esa nemis, Shimoliy 

Amerika, yapon madaniyatlari misol bo‘la oladi. 

Xalqaro biznes uchrashuvlari va texnik yordam loyihalari vaqt 

o‘lchovidagi farqlar tufayli barbod bo‘lgan holatlar juda ko‘p 

uchraydi. Masalan, AQSh ishbilarmonlari ko‘pincha O‘rta Sharq 

mamlakatlaridagi uchrashuvlarning o‘z vaqtida boshlanmasligidan, 

kishilarning uchrashuv chog‘ida qapga tushib ketishlaridan, 

shuningdek, shaxsiy majburiyatlar tufayli uchrashuvlarning bekor 

qilinishidan shikoyat qilishadi. Ko‘pincha vazifalar va shaxsiy 

munosabatlar ajratilmasdan, birga amalga oshiriladi.  

AQShdagi chet ellik talabalar va ishbilarmonlar 

amerikaliklarning jadvallarga bog‘lanib qolganliklari, ular kishilar 

o‘rtasidagi munosabatlar bilan yetarli darajada qiziqmasliklarini 

qayd etishadi. Amerikaliklarning o‘z xizmat vazifalarini bajarish va 

uchrashuvlarni vaqtida o‘tkazish uchun do‘stlari va oilalarini 

“qurbon qilishlari”ni ta’kidlashadi2.  

Kommunikatsiya ishtirokchisining vaqtga bo‘lgan munosabatini 

tushunishda uning hayot sur’atini bilish katta ahamiyat egadir. 

Jumladan, megapolis shaharlarining vaqt bilan bog‘liq muhiti 

 
1 Болдырев В.Е. Введение в теорию межкультурной коммуникации. Курс лекций. –М.: 

Русский язык, 2009. –С. 76.  
2 Judith Martin, Thomas Nakayama. Intercultural communication in contexts. - 5th ed. –New 

York: McGraw-Hill, 2010. –P. 278. 



 

 

~ 68 ~ 

ularning monoxron madaniyatini namoyon qiladi. Bu o‘rinda Nyu-

York shahrining vaqtga bog‘liq muhiti e’tiborga molikdir. Nyu-

York shahridagi hayot sur’ati haqida o‘z taassurotini koreyalik 

talaba quyidagicha ifodalaydi: 
 

 
 

Turli madaniyatlarda kechikish ko‘lami vaqtga munosabat 

mezoni bo‘lib xizmat qiladi. Masalan, Afrika qishloqlaridagi 

umumiy majlis barcha aholi yig‘ilgandan keyin boshlanadi. Agarda 

siz AQShda muhim uchrashuvga kech qolsangiz, bu ishga 

qiziqmaslik va hamkorga nisbatan hurmatsizlik sifatida baholanadi. 

Lotin Amerikada esa deyarli bir soatga kechikish ham odatiy hol 

hisoblanadi. Shunga ko‘ra AQSh bilan Lotin Amerika 

ishbilarmonlarining uchrashuvi boshqa madaniyatning vaqtdan 

foydalanish xususiyatlarini bilmasliklari tufayli mufavvaqiyatsiz 

yakunlanishi mumkin.  

 Madaniyatlar o‘tmishga, hozirgi kunga va kelajakka 

“yo‘nalishi”ga ko‘ra ham farqlanadi. Birinchi guruhga an’analarga 

katta ahamiyat beradigan madaniyatlar kiradi va ular ko‘pincha 

“konservativ” madaniyatlar sifatida tasvirlanadi. Bunday 

madaniyatlarga ingliz, rus, xitoy, yapon va fransuz madaniyatlarini 

“Nyu-Yorklik bo‘lish – bu yapon, xitoy yoki koreys bo‘lish 

emas. Bu xarakterni o‘zgartirish degani. Har bir nyu-

yorlikning harakatida qandaydir maqsad bordek tuyuladi. 

Shuningdek, bu sharqiy qishloqlardagi osiyoliklarning 

ko‘pincha tanballik bilan u yoqdan bu yoqqa yurishiga 

o‘xshaydi. Biroq bu yerdagi odamlarning hatto gaplashishga 

yoki birovga qarashga ham vaqti yo‘q. Nyu-Yorliklar orasida 

bo‘lish – hayotga ilgari bo‘lmagan yangicha, ishning ko‘zini 

biladigan odamdek qarashni shakllantiradi. Hatto spektaklga 

ketayotgan odam ham bunga keragicha tayyorlanadi va 

ishbilarmon odamdek ko‘rinadi. Uning har bir harakati dadil, 

qat’iy va o‘ylangan bo‘ladi. U nima xohlashini aniq bilishi 

lozim. Uning maqsadi barcha narsaning vaqti matematik 

aniqlik asosida belgilangan markaziy temiryo‘l bekatiga 

o‘xshaydi”.  
 



 

 

~ 69 ~ 

misol qilib keltirish mumkin1. Mazkur guruhga koreys va o‘zbek 

madaniyatini ham kiritish mumkin. Hozirgi kunga yo‘nalgan 

madaniyat vakillari bugungi kun bilan yashashadi. Ular ta’sirchan 

bo‘lib, qarorlarni “shu yerda, hozirning o‘zida” qabul qilishadi. 

Ushbu madaniyatlarga Lotin Amerika mamlakatlari, filippinliklar, 

irlandiyaliklar kiradi. Bu guruhga turklarni ham daxl qilsa bo‘ladi. 

Shimoliy amerikaliklar, aksincha, kelajakka yo‘nalgan madaniyatlar 

sirasiga kiradi. Bunday madaniyatlarda rejalashtirishga, kelajak 

uchun jamg‘arishga katta e’tibor qaratiladi. 

  

8. 2. Erik Donald Xirsh tipologiyasi 

Madaniyatlararo muloqot samaradorligini ta’minlashda yetarli 

darjadagi madaniy savodxonlikka, ya’ni mazkur madaniyat uchun 

xarakterli bo‘lgan asosiy bilimlar, qadriyatlar majmuyi, psixologik 

va ijtimoiy tenglikka ega bo‘lish lozim.  

Amerikalik madaniyatshunos olim Erik Donald Xirshning 

madaniy savodxonlik nazariyasining asosiy maqsadi ingliz tili 

sohiblarining boshqa til va madaniyat vakillari bilan samarali 

muloqot qilishlari uchun ularda kerakli bilim va malakalarni 

shakllantirish hisoblanadi 2 . E. Xirshga ko‘ra, tilni mukammal 

egallash uchun milliy madaniyatga mos keladigan turli madaniy 

ramzlar haqida chuqur bilimga ega bo‘lish lozim. Bunday bilim 

ma’lum lingvomadaniy hamjamiyatning lisoniy ma’nolari, 

muloqotining o‘ziga xos xususiyatlari, matnlarining mazmuni 

hamda diskursining o‘ziga xos jihatlarini nazarda tutadi. Boshqa 

madaniyat vakillari bilan samarali muloqot qilish uchun har bir kishi 

suhbatdoshi haqida muayyan madaniy bilimlarga ega bo‘lishi lozim.  

E. Xirsh madaniy savodxonlikni “jamoaviy hamkorlik ruhi”ni 

yaratish hodisasi sifatida talqin qiladi. Binobarin, madaniyat vakili 

muayyan gazetani olib, uning matni va ma’nosini to‘g‘ri tushungan 

holda o‘qishi lozim. Uning fikricha, madaniy savodxonlik “bizni 

dunyoni bilish hamda muluqotning standart vositasiga egalik 

 
1 Болдырев В.Е. Введение в теорию межкультурной коммуникации. Курс лекций. –М.: 

Русский язык, 2009. –С. 76.  
2 Hirsch E. D., Joseph F. Kett, Trefil J.. The New Dictionary of Cultural Literacy. –Boston, NY.: 

Houghton Mifflin Company, 2002. 

 



 

 

~ 70 ~ 

qilishimizga va shu tariqa zamon va makonga ko‘ra yozma va 

og‘zaki murakkab axborotlarni qabul qilish va uzatishimizga imkon 

beradi”. Biroq madaniy savodxonlik faqat madaniy o‘ziga xos 

axborotgina bo‘lib qolmay, balki borliq haqidagi yaxlit axborot 

hamdir. Madaniy savodxonlik – joriy madaniy axborotni doimiy 

to‘ldirib borishni talab qiladigan madaniyatlararo qobiliyatning 

dinamik komponentidir. 

Qobiliyat muloqotdan tashqarida bo‘lmaydi. Aynan aniq 

kommunikativ vaziyatlarda lisoniy daraja va qobiliyatning boshqa 

turlari oydinlashadi. Muloqot ishtirokchisi o‘zining 

qobiliyatsizligini muloqotning u uchun yopiq bo‘lgan sohalarida 

anglab yetmaydi. Madaniyatlararo muloqotda qobiliyatning har xil 

turlari (lisoniy, madaniy, kommunikativ) birlashadi. E. Xirsh aniq 

muloqot vaziyatlaridagi u yoki bu qobiliyat turining roliga ko‘ra 

quyidagi madaniyatlararo qobiliyatlar darajasini ajratadi: 

- yashash uchun zarur bo‘lgan qobiliyat; 

- begona madaniyatga kirish uchun yetarli bo‘lgan qobiliyat; 

- yangi madaniyatda yashashni ta’minlay oladigan qobiliyat; 

- lisoniy shaxs tengligini to‘liq amalga oshiradigan qobiliyat.  

Madaniyatlararo anglashish va samarali o‘zaro aloqa uchun 

qobiliyatning lisoniy, kommunikativ va madaniy darajalari orasida 

mutanosiblik bo‘lishi lozim. Nomutanosiblik holatida 

tushunmovchilik ehtimoli yuqori bo‘ladi, binobarin, til biladigan 

kishidan shunga mos darajadagi madaniy savodxonlik kutiladi va 

unga yetarli ko‘lamdagi madaniy axborotlar egasi sifatida murojaat 

qilinadi.  

 



 

 

~ 71 ~ 

8. 3. Girt Xofstede tipologiyasi 

Gollandiyalik olim va IBM kompaniyasining xodimi Girt 

Xofstede madaniyatlarning boshqa, anchayin murakkab 

tipologiyasini taklif qiladi. U har qanday madaniyatni tavsiflaydigan 

beshta asosiy o‘lchovni ajratadi: hokimiyat masofasi, individualizm 

va kollektivizm nisbati, erkaklik va ayollik nisbati, noaniqlikdan 

qochish, uzoq muddatga qaratilgan yo‘nalish1.  

Hokimiyat masofasi. Hokimiyat masofa darajasi yuqori 

bo‘lgan jamiyatlarda ierarxiya (pog‘ona) me’yoriy hodisa 

hisoblanadi. Jamiyatning har bir a’zosi jamiyatda, oilada va kasbiy 

faoliyatda ma’lum mavqega ega bo‘ladi. Hokimiyat masofa darajasi 

past bo‘lgan mamlakatlar sifatida Angliya, AQSh va Skandinaviya 

davlatlarini ko‘rsatish mumkin. Yaponiya, Koreya, jumladan, 

O‘zbekiston ham xizmat ierarxiyasi va katta yoshlilarning obro‘si 

yuqori ko‘rsatkich hisoblanadigan davlatlar qatoriga kiradi. 

Shuningdek, G‘arbda har qanday muhim qarorlarni qabul qilishda 

ayollar erkaklardek hal qiluvchi ovozga ega bo‘lsa, Sharqda oxirgi 

so‘z erkak kishi tomonidan aytiladi.  

Individualizm va kollektivizm nisbati. G. Xofstedega ko‘ra, 

individualizm shaxslararo munosabatlar yetarli darajada erkin 

bo‘lgan madaniyatlarda namoyon bo‘ladi. Odamlar, asosan, faqat 

o‘zlari va yaqin kishilari haqida qayg‘urishadi. Individualizm 

darajasi yuqori bo‘lgan madaniyatlarning vakillari muayyan 

vazifalarni afzal deb bilishadi, ularning hayotida “Men” kishilik 

olmoshi katta ahamiyatga ega bo‘ladi. Bunga AQSh, Buyuk 

Britaniya, Kanada va h.k. davlatlarning madaniyatlari misol bo‘la 

oladi.  

Kollektivizm (jamoaviylik) ustuvor bo‘lgan madaniyatlarda 

atrofdagilar bilan munosabatda bo‘lish muhim sanaladi. Mazkur 

madaniyat vakillari ko‘pincha “Biz”, deb fikr qilishadi. Bunday 

holatlarda individni himoya qiladigan guruh (urug‘-aymoq, 

 
1 Hofstede G. Culture’s consequences. Beverly Hills, CA: Sage, 1984; Hofstede G. Masculinity 

and femininity: The taboo dimension of national cultures. Thousand Oaks, CA: Sage, 1998; 

Hofstede G. & Hofstede G. J. Cultures and organizations: Software of the mind (2nd ed.). –

Boston: McGraw-Hill, 2004.  



 

 

~ 72 ~ 

hamkasblar jamoasi) va uning qadriyatlari katta ahamiyatga ega 

bo‘ladi. Ushbu turga Sharq madaniyati va Lotin Amerikasi kiradi1.  

Y.M.Dyakonovaning yozishicha, Yaponiyadagi “individum-

guruh” munosabatlari, aksariyat tadqiqotchilar qayd qilganidek, 

g‘arbnikidan farq qiladi. Yapon uchun guruhning qarashlari, 

qiziqishlari nihoyatda muhim, u “hammadek bo‘lishga” intiladi. 

Guruh yaponlarning xulqiga va dunyoqarashiga katta ta’sir 

ko‘rsatadi. Yaponlar “guruh” tushunchasini ko‘pincha keng 

ma’noda talqin qilishadi: guruh - oila, kollej, firma, mamlakat 

bo‘lishi mumkin2. 

Yaponiyada inson hayoti tashkilot bilan bog‘liq bo‘ladi. Yapon 

kishisi uchun ishxona madaniy va ijtimoiy hayotning markazi 

hisoblanadi. Barcha xodimlar bo‘sh vaqtlarini birga o‘tkazishadi, 

hatto ta’til vaqtida ham dam olish uylariga birga borishadi. Shaxsiy 

hayotdagi hodisalar, jumladan, to‘y, ajralish va h.k. ham jamoaning 

g‘amxo‘rligi doirasiga kiradi. Shuningdek, kollektivizm yapon 

oilasining asosiy xususiyatlaridan biri sanaladi. Binobarin, oila 

a’zolari bir-birini ismi bilan emas, balki qarindoshlik terminlari 

bilan chaqiradi (masalan, kelin). Oilada ota vafot etganda, uning 

o‘rnini o‘g‘li oladi va barcha oila a’zolari, hatto onasi ham uni ota 

deb chaqiradi3.  

Jamoaviylik, ayniqsa, o‘zbek madaniyatida yaqqol namoyon 

bo‘ladi. Prof. M.Bekmurodov o‘zbek jamoaviyligi haqida shunday 

yozadi: “Jamoaviylik o‘zbek mentalitetida kasb-korga, iqtisodiy 

omillarga bog‘liqlikdan ham ko‘ra, etnik va ruhiy-ma’naviy 

omillarga ko‘proq bog‘liqlik bilan izohlanadi”4. 

“Boshqalar manfaati uchun o‘z manfaatidan kechish” o‘zbek 

jamoaviyligining eng asosiy xususiyatlaridan biridir. Bu o‘rinda 

yozuvchi O‘tkir Hoshimovning amerikalik yirik noshir bilan 

bo‘lgan quyidagi suhbatini keltirish maqsadga muvofiq bo‘ladi.  

 
1 Болдырев В.Е. Введение в теорию межкультурной коммуникации. Курс лекций. –М.: 

Русский язык, 2009. –С. 78. 
2  Дьяконова Е.М. Текст и интерпретация текста. Психология и социология чтения в 

Японии // Япония: культура и общество в эпоху НТР. –М., 1985. –C. 97, 99. 
3 Болдырев В.Е. Введение в теорию межкультурной коммуникации. Курс лекций. –М.: 

Русский язык, 2009. –С. 79. 
4 Bekmurodov M. O‘zbek mentaliteti: jamoaviylik va individuallik nisbati // “Hurriyat” gazetasi, 

2002-yil, 17-aprel.  



 

 

~ 73 ~ 

“Amerikada chiqadigan yirik gazetaning rahbari bilan 

hamsuhbat bo‘lib qoldik. U o‘zbeklar nima uchun mahallani 

bunchalik hurmat qilishini, nega mahalla to‘g‘risida maxsus 

qonun qabul qilinganini so‘radi. Mahalla degani qanday institut 

ekanini tushuntirib berishimni iltimos qildi. 

– Men sizga mahallani tushuntirishga ojizman, janob, – dedim 

rostini aytib. – Uzr-ku, siz uni baribir tushunmaysiz... Buning uchun 

siz ham, men ham aybdor emasmiz... Hamma gap hayot tarzining 

qanday shakllanganida. 

Tasavvur qiling. Sizlarda farzand voyaga yetishi bilan ota 

o‘g‘liga atalgan ulush – kapitalni beradi. Shu kundan boshlab 

yigitcha mustaqil hayotga qadam qo‘yadi va o‘z kunini o‘zi ko‘radi. 

O‘g‘il bir oydan keyin burnini tortib kelsa, otasi uni haydab 

yuboradi... Bizda esa, ota-ona bolani voyaga yetkazadi. Uylantiradi. 

Uyli-joyli qiladi. Bu ham yetmagandek, nevaralariniyam ortmoqlab 

yuradi. Xullas, bolam-chaqam deb umri o‘tganini bilmay qoladi. 

Sizlarda o‘n olti yashar bola otasi bilan ellik dollar talashib, 

sudga murojaat etsayu, g‘olib chiqib, otasini ming dollar jarima 

to‘lashga majbur qilsa, bu – demokratiya tantanasi sanaladi. 

Bizlarda shunday hodisa ro‘y bersa, bunaqa bolani «oqpadar» 

deydilar va bir umr la’natlaydilar. 

Sizlarda Los-Anjelesda yashaydigan ota vafot etib qolsayu, 

Vashingtonda turadigan o‘g‘il vazirlikdagi yumushlari ko‘pligi 

uchun dafn marosimiga borolmasa, uni birov malomat qilmaydi. 

Bizda Surxondaryoning olis qishlog‘ida yashaydigan ota vafot etib 

qolsayu, Toshkentda turadigan o‘g‘il vazirlikda ishi ko‘payib 

ketgani uchun otasini so‘ngi manzilga o‘z yelkasida ko‘tarib 

bormasa, bunaqa vazirdan hamma yuz o‘giradi. 

Sizlarda, masalan, bir qiz begona erkak bilan... nima desam 

ekan... noqulayroq vaziyatda turgan bo‘lsayu, uni yon qo‘shnisi 

ko‘rib qolib, qizning otasiga xabar qilsa, ota uni sudga berishi 

mumkin: qizining shaxsiy hayotiga aralashgani uchun. Bizda, 

mabodo shunday holat ro‘y berib qolsa, qo‘shni qizga qattiq tanbeh 

berishi, qo‘lidan yetaklab otasining oldiga olib borishi mumkin. 

Qizning otasi unga minnatdorlik bildiradi: qizning or-nomusini 

himoya qilgani uchun. 



 

 

~ 74 ~ 

Sizlarda bir qo‘shni ikkinchisidan «Kecha uyingizga qanday 

mehmon keldi?» deb so‘rasa, narigi qo‘shni ranjishi mumkin. 

Birovning uyiga kelgan mehmon bilan birovning nima ishi bor? 

Bizda birovnikiga mehmon kelsa, yon qo‘shnisi darrov xabar oladi. 

Iloji bo‘lsa, mehmonni o‘zinikiga taklif qilib, oldiga dasturxon 

yozadi. 

Sizlarda, deylik, o‘n yil turmush kechirgan oilaning bekasi 

kunlarning birida eriga «Azizim, men boshqa birovni sevib qoldim, 

kel, orani ochiq qilaylik, bolalarni xohlagan paytingda ko‘rib 

turasan yoki «Mehribonlik uyi»ga topshirsak ham bo‘ladi», desayu, 

er jahl ustida qo‘l ko‘targudek bo‘lsa, xotin o‘sha zahoti advokatini 

chaqirib, erini sudga beradi. Mabodo, erkakning ko‘ngli oilasidan 

sovigan bo‘lsa, amalda uni ham ayoli bilan yashashga majbur qilish 

mumkin emas. Bu – inson erkini himoya qilish hisoblanadi. 

Bizda ayol kishi nobop eridan bezor bo‘lsa, advokat 

chaqirmaydi, sudga bormaydi, mahallaga chiqadi. Mahalladagilar 

ayol huquqini kamsitmaydi, «Qamatib yubor, bunday battolni», 

demaydi ham. Ayolga jinday sabr qilishni, ikki go‘dakning 

ko‘zyoshini oqizmaslikni maslahat beradi. Erkakni chaqirib olib, 

ayolini tag‘in xafa qilsa, begunoh bolalarni «tirik yetim» qilsa, uni 

mahalladan badarg‘a qilib yuborishgacha chora ko‘rishini 

tushuntirib qo‘yadi. Sizlarda bu – inson huquqini poymol qilish, 

ayolga «feodallarcha munosabat» deb baholanishi mumkin. Bizda 

esa buning oti – oilani saqlab qolish, norasida bolalar manfaatini 

himoya qilish deb ataladi. (Harqalay o‘ttiz yashar erkak yoki ayol 

huquqini himoya qilgandan ko‘ra yetti yoki besh yashar bola 

huquqini himoyalash afzalroq deb sanaladi).  

Bilmadim, balki sizdagi odatlar yaxshiroqdir. Balki bizdagisi 

ma’quldir. Buyuk o‘zbek olimi Beruniy bundan ming yil avval 

yaratgan «Hindiston» kitobida «Biron xalqning u yoki bu udumiga 

baho berishda «Bunisi menga yoqadi, unisi esa yoqmaydi», 

deyishga hech kimning haqi yo‘q, negaki har bir xalq an’analari 

yillar mobaynida shakllangan va o‘sha xalqning hayot tarziga 

aylangan», deb yozgani bejiz emas. Sizlarda individualizm – shaxs 

manfaati kuchli. Bizda kollektivizm – jamoaviylik, boshqalar 



 

 

~ 75 ~ 

manfaati uchun o‘z manfaatidan kechishdan og‘rinmaslik udumi 

qadimdan bor... 

Bilib turibman, janob, mahalla degani nimaligini baribir 

tushuntirib berolmadim. Ammo bor gap shu...”.  

 

Erkaklik va ayollik nisbati. Ushbu tavsifda gap shunchaki 

erkak yoki ayol haqida emas, balki an’anaviy erkaklik yoki ayollik 

nisbati asosida tushuniladigan ustuvor qadriyatlar haqida boradi. 

Erkaklik nisbati yuqori bo‘lgan jamiyatda erishilgan yutuq, 

muvaffaqiyat va e’tirof ustuvor qadriyatlar hisoblanadi. Bunday 

madaniyatlarda shaxsning ijtimoiy maqomida aks etadigan kasbiy 

yutuqlari alohida ahamiyat kasib etadi. Bu yerda jinslarning roli 

qat’iy belgilangan bo‘ladi. Ayollik nisbati yuqori bo‘lgan jamiyatda 

yaqinlar haqida g‘amxo‘rlik qilish, boshqalar bilan hamkorlik qilish 

va yashash sifati ustuvor qadriyatlar hisoblanadi. Ushbu 

madaniyatlarda yashash sifati maqomdan muhim sanaladi va bu 

yerda ko‘pincha muvaffaqiyatsiz kishilarga xayrxohlik bildiriladi.  

Noaniqlikdan qochish. Noaniqlikdan qochish darajasi yuqori 

bo‘lgan madaniyat vakillari o‘z hayotlarini qurish uchun juda ko‘p 

qoida va rasmiyatchilik kerak, deb hisoblashadi. Odatda bunday 

mamlakatlardagi kishilar ko‘pincha o‘zlarining tashvishlari va 

hissiyotlarini ko‘rsatishadi. Ular hayotning barcha sohalaridagi 

ekspertlarga ishonishadi, to‘qnashuv va raqobatdan qochishadi. 

G‘arbiy davlatlar orasida Gretsiya va Portugaliya mazkur toifaning 

eng yuqori ko‘rsatkichlariga ega, Sharqiy Yevropa davlatlari ham 

bu o‘lchovlarning boshida keladi. Noaniqlikdan qochish darajasi 

past bo‘lgan jamiyatlarda qonun va qoidalar ko‘lami yetarlicha 

qisqargan bo‘ladi. Kishilar raqobat va muqarrar to‘qnashuvlardan 

qochishmaydi. Bunday jamiyatlarga Angliya va Amerikaning 

ingliz-sakson madaniyatini hamda Skandinaviya mamlakatlarini 

misol qilib keltirish mumkin.  

Uzoq muddatga qaratilgan yo‘nalish. Mazkur o‘lchov 

jamiyatning an’anaviy-tarixiy yoki qisqa muddatli bahosiga emas, 

balki uning kelajakdagi amaliy istiqbol darajasini belgilaydi. Uzoq 

muddatga yo‘nalgan madaniyatlarda kishilarning ruhiy xotirjamligi 

tabiat va ma’naviyat bilan uyg‘unlikka erishishga qaratiladi. Uzoq 



 

 

~ 76 ~ 

muddatga qaratilgan yo‘nalishlardan biri an’analarga bo‘lgan 

hurmatdir. Bunday madaniyatlarga Osiyo mamlakatlari, xususan, 

Janubiy Koreya misol bo‘la oladi1.  

 Umuman, madaniyatning har qanday tasnifi, u qanday 

o‘lchovga asoslanmasin, avvalo, inson fe’l-atvorining o‘ziga xos 

xususiyatini uning muayyan madaniyat vakili sifatida aniqlashga 

yordam beradi. Binobarin, madaniy xususiyatlar insonning 

kommunikativ fe’l-atvorida o‘z aksini topadi.  

 

Nazorat uchun savollar 

1. E. Hall madaniyatlarning monoxron va polixron modellarini 

qaysi o‘lchovga ko‘ra ajratadi?  

2. E. Xirshning madaniy savodxonlik nazariyasining asosiy 

maqsadi nimalardan iborat?  

3. Madaniyatlarning monoxron va polixron modellarini 

tushuntiring. 

4. Hokimiyatning masofa darajasi yuqori bo‘lgan jamiyatlarda 

qaysi hodisa me’yoriy hisoblanadi? 

5. Qaysi mamlakatlarda hokimiyatning masofa darajasi past 

bo‘ladi?  

6. Individualizm qanday madaniyatlarda namoyon bo‘ladi? 

7. Kollektivizm ustuvor bo‘lgan madaniyatlar uchun mima 

muhim sanaladi?  

8. Erkaklik nisbati yuqori bo‘lgan jamiyatda nimalar ustuvor 

qadriyatlar hisoblanadi? 

9. Ayollik nisbati yuqori bo‘lgan jamiyatda nimalar ustuvor 

qadriyatlar hisoblanadi? 

10. Qaysi madaniyat vakillari qoida va rasmiyatchilikni kerak, 

deb hisoblashadi? 

 

Mustaqil ish topshiriqlari 

1. “Individualizm va jamoaviylik” mavzusida referat yozish. 

2. “Madaniyatlar tipologiyasi” mavzusida taqdimot tayyorlash. 

 

 
1 Болдырев В.Е. Введение в теорию межкультурной коммуникации. Курс лекций. –М.: 

Русский язык, 2009. –С. 80-81. 



 

 

~ 77 ~ 

Adabiyotlar 

1. Bekmurodov M. O‘zbek mentaliteti: jamoaviylik va 

individuallik nisbati // “Hurriyat” gazetasi, 2002-yil, 17-aprel.  

2. Hall E.T. The hidden dimension. Garden City, NY: 

Doubleday, 1966.  

3. Hirsch E. D., Joseph F. Kett, Trefil J.. The New Dictionary of 

Cultural Literacy. –Boston, NY.: Houghton Mifflin Company, 2002. 

4. Hofstede G. & Hofstede G. J. Cultures and organizations: 

Software of the mind (2nd ed.). –Boston: McGraw-Hill, 2004.  

5. Judith Martin, Thomas Nakayama. Intercultural 

communication in contexts. 5th ed. –New York: McGraw-Hill, 2010. 

-528 p.  

6. Usmanova Sh. Tarjimaning lingvomadaniy aspektlari. 

Darslik. –Toshkent: TDShI, 2017. -256 b.  

7. Usmanova Sh., Rixsiyeva G. Madaniyatlararo muloqot. 

O‘quv qo‘llanma. –Toshkent: TDShI, 2017. -160 b.  

8. Болдырев В.Е. Введение в теорию межкультурной 

коммуникации. Курс лекций. –М.: Русский язык, 2009. -141 c. 

9. Дьяконова Е.М. Текст и интерпретация текста. 

Психология и социология чтения в Японии // Япония: культура 

и общество в эпоху НТР. –М., 1985.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

~ 78 ~ 

9-MA’RUZA 

TIL VA MADANIYATNING O‘ZARO ALOQASI 

 

Reja:  

1. Til va madaniyatning o‘zaro aloqasi  

2. Olamning lisoniy manzarasi 

3. “Geshtalt” tushunchasi  

 

Tayanch so‘z va iboralar: til, madaniyat, jamiyat, milliy ruh, 

moddiy va ma’naviy madaniyat, madaniyatning milliyligi, tilning 

ichki shakli, kumulyativlik, ommaviy adresat, semiotik tizim, milliy 

mentallik, olam manzarasi, olamning lisoniy manzarasi, olamning 

konseptual manzarasi, olamning antroposentrik manzarasi, lisoniy 

shaxs, insonning olamga munosabati, lisoniy geshtalt. 

 

9. 1. Til va madaniyatning o‘zaro aloqasi 

Til ham madaniyat, ham tabiat hodisasi sifatida mavjud. 

Shubhasiz, til madaniyatning tarkibiy qismi bo‘lib, insoniyatning 

ijtimoiy tarixidagi eng muhim yutuqlardan biri sanaladi. Lekin 

boshqa tomondan tilning materiyasida insonning biologik tabiati 

namoyon bo‘ladi. Bu o‘rinda ko‘p narsa nutqiy faoliyatning 

fiziologik va psixofiziologik imkoniyatlari bilan aniqlangan. 

Masalan, dunyoning barcha tillarida unli va undoshlar hamda 

ko‘plab tovushlar almashinuvi zanjirining mavjudligi madaniyat 

bilan emas, tabiat bilan bog‘liqdir. Binobarin, inson faqat unlilar 

yoki undoshlarning o‘zi bilan nutq hosil qila olmaydi. Tabiat til 

strukturasining teran xususiyatlarini hamda matnni hosil qilish va 

uni qabul qilish qonuniyatlarini aniqlaydi. Madaniyat esa tilning 

mazmun jihatini aniqlaydi 1.  

 Insonning nutqiy faoliyati tug‘mami yoki keyin 

shakllanganmi? degan savol haligacha munozarali bo‘lib qolmoqda. 

Insonning nutq imkoniyatini psixofiziologik mexanizm bilan 

ta’minlaydigan tug‘ma lisoniy qobiliyatga egaligini barcha e’tirof 

etgan. Ko‘pchilik tadqiqotchilarning fikricha, bu inson miya 

qobiliyatining dastlabki ontogenez yillaridagi birinchidan, muayyan 

 
1 Мечковская Н. Б. Социальная лингвистика. I. 2 изд. –М.: Аспект Пресс, 2000. –207 с.  



 

 

~ 79 ~ 

til belgilari tizimini, ikkinchidan, matn tuzishda kerakli belgilarni 

tanlash qoidalarini o‘zlashtirishini ifodalaydi. Lisoniy qobiliyatni 

amalga oshirish atrofdagi muayyan til egalari bilan muloqot qilish 

jarayonida yuz beradi. N. Xomskiyning ta’limotiga ko‘ra, lisoniy 

qobiliyatning tug‘ma komponenti juda sermazmun bo‘ladi, shuning 

uchun ontogenezda til o‘rganish “noldan” boshlanmaydi. Lisoniy 

qobiliyat ayrim tug‘ma va universal bilimlarni o‘z ichiga oladi, 

inson ular yordamida jumlalar hosil qiladi va tushunadi. Shunday 

qilib, N.Xomskiy til strukturasi va semantikaning botiniy 

xususiyatlarini tabiiy-genetik asosga tutashtiradi1.  

  “Til va madaniyat” masalasi ko‘p qirrali bo‘lib, unga 

madaniyat tarixchisi, tilshunos, faylasuf, psixolog, etnograf va 

adabiyotshunos turlicha yondashadi. Biroq masalaning 

tilshunoslikka oid tomoni ikki jihatlidir, chunki til va madaniyat 

o‘zaro munosabatda bo‘ladi. Shunga ko‘ra, ikkita savol tug‘iladi: 1) 

turli madaniy jarayonlar tilga qanday ta’sir ko‘rsatadi? 2) 

madaniyatga til qanday ta’sir qiladi? 

Mashhur rus tilshunosi G.O.Vinokurning “tilni o‘rganayotgan 

har qanday tilshunos, albatta, tanlagan tili uning mahsuloti bo‘lgan 

o‘sha madaniyatning tadqiqotchisiga aylanadi” 2  degan tezisi 

tilshunoslikning shakllanishidan boshlab tasdiqlanib kelmoqda.  

I.Gerderning 1770-yilda yozilgan “Tilning kelib chiqishi haqida 

talqin” asarida inson faoliyatidagi to‘rt asosiy hodisa: til, madaniyat, 

jamiyat va milliy ruh bir-biri bilan bog‘lagan. Til o‘zining kelib 

chiqishiga ko‘ra madaniyat bilan bog‘liq bo‘lib, u jamiyat bilan 

birga takomillashadi. Tilning madaniyat bilan organik bog‘liqligi 

uni milliy ruhning muhim tarkibiy qismiga aylantiradi3.  

Til va madaniyatning o‘zaro munosabati V. fon Gumboldtning 

ta’limotida (1985) batafsil yoritilgan: 1) moddiy va ma’naviy 

madaniyat tilda mujassamlashadi:  

 
1 Chomsky Noam. Aspects of the Theory of Syntax. –Cambridge, MA: MIT Press, 1969. 261 p.  
2 Винокур Г. О. Избранные работы по русскому языку. –М.: Учпедгиз, 1959. –C. 211.  
3 Гердер И. Г. Идеи и философия истории человечества. –М.: Наука, 1977. –C. 233.  



 

 

~ 80 ~ 

 
2) har qanday madaniyat milliydir, uning milliy xarakteri tilda 

dunyoni o‘ziga xos ko‘rish vositasi bilan ifodalanadi:  

 
3) tilga har bir xalq uchun o‘ziga xos bo‘lgan ichki shakl xosdir, 

tilning ichki shakli – “xalq ruhi” va uning madaniyatining ifodasi: 

 
4) til inson va uning o‘rab olgan dunyo orasidagi halqa 

hisoblanadi: 

 
V. fon Gumboldtning qarashlari A.A. Potebnyaning “Tafakkur 

va til”, Sh. Balli, J. Vandriyez, I. A. Boduen de Kurtene, 



 

 

~ 81 ~ 

R.O.Yakobson va boshqa tadqiqotchilarning asarlarida o‘ziga xos 

talqin qilingan.  

Tilshunoslarning hech biri “til va madaniyat” masalalari bilan 

amerikalik mashhur tilshunos va madaniyatshunos Edvard 

Sepirchalik (1884-1939) ko‘p va samarali shug‘ullanmagan deyish 

mumkin 1 . E.Sepirning “Tilshunoslik va madaniyatshunoslik 

bo‘yicha tanlangan asarlari” (“Избранные труды по языкознанию 

и культурологии” M., 1993)da “til va madaniyat” masalalariga doir 

qator savollar quyidagicha yoritilgan. 

Madaniyat nima? E.Sepirning fikricha, madaniyat – turmush 

tarzimizni tavsiflovchi, ijtimoiy meros qilib olingan amaliy 

malakalar va g‘oyalar majmuyi (185-bet): 

 
E.Sepirning boshqa bir talqiniga ko‘ra, madaniyat – jamiyat 

tomonidan amalga oshiriladigan qadriyatlarning tanlab olinishi 

(193-bet). Madaniyat xatti-harakatlar bilan qiyoslanadi (207-bet): 

 

 
 

Til oldin paydo bo‘lganmi yoki madaniyat? E.Sepir til 

madaniyatdan oldin paydo bo‘lgan, chunki til madaniyatga nisbatan 

ma’no ifodalovchi vosita sanaladi, deb hisoblagan (42-bet). Til 

 
1 Sapir E. Language: An introduction to the study of speech. -New York: Harcourt, Brace and 

company, 1921. 258 p.  

  



 

 

~ 82 ~ 

milliy madaniyat mavjudligi va uning ifodalanishining asosiy shakli 

sifatida namoyon bo‘ladi. Biroq E.Sepirga ko‘ra, til ijtimoiy va 

madaniy rivojlanish mahsulidir. Til madaniyatning ijtimoiylashgan 

qismidir (265-bet).  

Til va madaniyatning mushtarakligi nimada? Birinchidan, nutq 

ham madaniyat ham konseptual tanlab olishni talab qiladi (60-bet). 

Ikkinchidan, tillar ham, madaniyatlar ham kamdan kam holatlarda 

o‘z-o‘zicha yetarli bo‘ladi (173-bet). Bu ikki hodisaning farqini 

E.Sepir shunday izohlagan: “Jamiyatning nima qilishi va nimani 

o‘ylashiga qarab madaniyatni, qanday o‘ylashiga qarab esa tilni 

aniqlash mumkin” (193-bet): 

  
 

 
 

Til va madaniyat qanday o‘zaro ta’sir qiladi? Til madaniyatga 

nisbatan madaniyatni to‘plash va uni meros qilish kumulyativ (lot. 

cumulatio - to‘plash, yig‘ish, jamg‘arish) xususiyatiga ega bo‘ladi: 

 



 

 

~ 83 ~ 

 
Chunonchi, kumulyativlik ham oddiy, ham rivojlangan tillar va 

madaniyatlarning xususiyatidir (233-bet). E.Sepirning fikricha, 

madaniyatni saqlanib qolishining asosiy shakllaridan biri “maqollar, 

standartlashgan duolar, qarg‘ishlar, xalq rivoyatlari, nasl-nasab 

shajarasi” hisoblanadi. Tildagi farqliliklar madaniyat farqliliklarini 

ko‘rsatadi (245-bet)1. 

Til va madaniyat 1) kommunikativ jarayonlarda; 2) ontogenez 

(inson lisoniy qobiliyatlarining shakllanishi)da; 3) filogenez 

(insonning irsiy va ijtimoiy shakllanishi)da o‘zaro aloqada bo‘ladi: 

 

 
Ushbu ikki mohiyat 1) tilda ommaviy adresat (so‘zlovchi 

murojaat qilgan kishi)ni belgilash hodisasi, madaniyatda 

saralanganlik qadrlanadi; 2) madaniyat (tilga o‘xshash) belgilar 

 
1  Сепир Э. Язык. Введение в изучение речи // Избранные труды по языкознанию и 

культурологии. –М.: Прогресс, 1993. -656 с.  



 

 

~ 84 ~ 

tizimi bo‘lsa-da, u o‘zicha tashkil bo‘la olmaydi; 3) til va madaniyat 

turli semiotik tizimlardir1.  

“Til va madaniyat” masalasi favqulodda murakkab va ko‘p 

qirrali bo‘lgani uchun mazkur masalaga turlicha yondashiladi:  

 Birinchi yondashuv rus faylasuflari S.A.Atanovskiy, G. A. 

Brutyan, Ye. I. Kukushkin, E. S. Markaryanlar tomonidan ishlab 

chiqilgan bo‘lib, uning asosiy mazmuni quyidagicha: til va 

madaniyatning o‘zaro aloqasi bir tomonga bo‘lgan harakatdir; til 

borliqni aks ettiradi, madaniyat esa bu borliqning ajralmas qismidir, 

til madaniyatning in’ikosidir.  

Ikkinchi yondashuv E. Sepir va B.Uorf maktabining 

qarashlarida o‘z aksini topgan. Mazkur gipotezaning asosida 

insonlar olamni o‘z ona tillari vositasida turlicha ko‘rishadi. Tilda 

aks ettirilgan olamgina mavjud. Modomiki, har bir til borliqni 

o‘ziga xos usullar bilan aks ettirar ekan, unda tillar bir-biridan 

o‘zining “olamning lisoniy manzarasi”ga ko‘ra farqlanadi. E.Sepir 

va B.Uorfning gipotezasida quyidagi asosiy masalalar ajratiladi: 1. 

Til unda so‘zlashuvchi xalqning tafakkur usuli bilan bog‘liqdir. 2. 

Olamni bilish usuli subyektlarning qanday tillarda fikrlashiga 

bog‘liqdir2.  

Uchinchi yondashuvga ko‘ra, til madaniyatning dalilidir: 1) til – 

biz ajdodlarimizdan meros qilib olgan madaniyatning tarkibiy 

qismi; 2) til – madaniyatni o‘zlashtirishning asosiy vositasi; 3) til – 

barcha madaniy hodisalarning eng muhimi.  

Til madaniyatning tarkibiy qismi va uning vositasi, ruhimizning 

borlig‘i, madaniyatimizning ko‘rinishi ekanligi haqida birinchi 

Prezidentimiz I.A.Karimov quyidagi fikrlarni qayd etganlar: 

“Ma’lumki, o‘zlikni anglash, milliy ong va tafakkurning ifodasi, 

avlodlar o‘rtasidagi ruhiy-ma’naviy bog‘liqlik til orqali namoyon 

bo‘ladi. Jamiki ezgu fazilatlar inson qalbiga, avvalo, ona allasi, ona 

tilining betakror jozibasi bilan singadi. Ona tili – bu millatning 

ruhidir. Buyuk ma’rifatparvar bobomiz Abdulla Avloniyning 

so‘zlari bilan aytganda, “Har bir millatning dunyoda borlig‘ini 

 
1 Маслова В. А. Лингвокультурология: Учеб. пособие для студ. высш. учеб, заведений. –

М.: Издательский центр «Академия», 2001. –С.60.  
2 Уорф Б. Л. Отношение норм поведения и мышления к языку // Новое в зарубежной 

лингвистике. –Вып.1. –М.: Издательство иностранной литературы, 1960. –С. 174.  



 

 

~ 85 ~ 

ko‘rsatadurgan oyinayi hayoti til va adabiyotidur. Milliy tilni 

yo‘qotmak millatning ruhini yo‘qotmakdur”1.  

 Shuningdek, I.A.Karimov jamiyatimizda til madaniyatini 

oshirish borasidagi ishlar haqida ham alohida to‘xtalib o‘tganlar: 

“Ayni vaqtda miyatimizda til madaniyatini oshirish borasida hali 

ko‘p ish qilishimiz lozimligini ham unutmasligimiz zarur. Ayniqsa, 

ba’zan rasmiy muloqotlarda ham adabiy til qoidalariga rioya 

qilmaslik, faqat ma’lum bir hudud doirasida ishlatiladigan sheva 

elementlarini qo‘shib gapirish holatlari uchrab turishi bu 

masalalarning hali-hanuz dolzarb bo‘lib qolayotganini ko‘rsatadi. 

Bu haqda so‘z yuritganda, bobomiz Alisher Navoiyning “Tilga 

e’tiborsiz – elga e’tiborsiz” degan so‘zlarida naqadar chuqur hayotiy 

haqiqat mujassam ekaniga yana bir bor ishonch hosil qilamiz”2.  

 

O‘zbek tilshunosligida “til va madaniyat” masalalari bilan eng 

ko‘p va xo‘p shug‘ullangan olim sifatida professor Nizomiddin 

Mahmudovni ko‘rsatish mumkin. Jumladan, olim o‘zining “Tilning 

mukammal tadqiqi yo‘llarini izlab...” nomli maqolasida “til” va 

“madaniyat” tushunchalari haqida quyidagilarni yozadi: “Til va 

madaniyat deganda, ko‘pincha, “nutq madaniyati” deyiladigan 

muammo assotsiativ holda esga tushsa-da, bu ikki o‘rindagi 

madaniyatning aynanligini aslo ko‘rsatmaydi. Til va madaniyat 

deganda, odatda, (to‘g‘risi ham shu) til orqali u yoki bu madaniyatni 

yoki aksincha, madaniyatni o‘rganish orqali u yoki bu tilni 

tushuntirish nazarda tutiladi, aniqroq aytadigan bo‘lsak, 

lingvomadaniyatshunoslikdagi madaniyatning ma’nosi “aqliy-

ma’naviy yoki xo‘jalik faoliyatida erishilgan daraja, saviya (nutq 

madaniyati)” emas, balki “kishilik jamiyatining ishlab chiqarish, 

ijtimoiy va ma’naviy-ma’rifiy hayotida qo‘lga kiritgan yutuqlari 

majmuyi (madaniyat tarixi, o‘zbek madaniyati)” demakdir”3.  

N. Mahmudov tilga ehtirom ko‘rsatish va unga e’tibor berishni 

alohida ta’kidlab, quyidagilarni yozadi: “Til benihoya muqaddas va 

mo‘’tabar ne’mat, u odam degan mavjudotga shakllantirilgan, 

 
1 Каримов И.А. Юксак маънавият – енгилмас куч. – Тошкент: Маънавият, 2008. – Б. 65.  
2 Ko‘rsatilgan asar, 65-bet.  
3 Маҳмудов Н. Тилнинг мукаммал тадқиқи йўлларини излаб...// Ўзбек тили ва адабиёти. –

Тошкент, 2012. -№ 5. –Б. 10.  



 

 

~ 86 ~ 

qavmlar o‘laroq birlashtirgan, taraqqiyot bosqichlariga olib chiqqan, 

ruhiy takomilga boshlagan, tafakkur gulshanining darvozalarini 

ochgan bemisl bir robitadir. Shuning uchun ham tilga nopisandlik 

insoniyatning o‘zligiga nopisandlik demakdir. Tilga ehtirom va 

e’tibor esa bu dunyoda inson bolasi muhtaramligining e’tirofidir”1.  

V. fon Gumboldning “Tilda xalq ruhi aks etadi” degan fikri N. 

Mahmudovning asarlarida o‘ziga xos tarzda davom ettirilganini 

ko‘rish mumkin: “...tilda xalqning urf-odati, yashash tarzi, iqtisodiy 

ahvoli, qisqasi, xalqning bor-budi, bo‘y-basti aks etadi. Muayyan 

xalqning tilini bilish uning butun borlig‘ini anglash demakdir. 

Muayyan xalq tilining mazmunu mohiyatini idrok etish shu 

xalqning tarixiyu kelajagini idrok etish demakdir. Til xalqning 

bebaho va muqaddas boyligidir, xalqning har bir asl farzandi o‘z 

tilida sobit va o‘z tiliga sodiq bo‘lmog‘i azal-abad ham qarz, ham 

farz”.  

Olim buyuk nemis tilshunosi Yakob Grimmning “Xalq haqidagi 

saqlanib qoladigan eng jonli guvoh – bu uning suyagi, foydalangan 

ish qurollari yoki qabri emas, balki uning tilidir” degan fikrini 

shunday rivojlantiradi: “Xalq o‘z tili haqida uning ibtidosidan 

boshlab ma’lumotga ega bo‘lsa, bu tilning turfa tovlanishlariyu, 

tarang va lo‘nda mantig‘ini chuqur his eta olsa, o‘zining uzoq va 

murakkab tarixini ham chuqur his eta oladi, tarixidan faxrlana oladi, 

o‘zinikidan boshqa tillarning ham muqaddasligiga, har jihatdan 

hurmatga loyiqligiga imon keltira oladi. Bu esa xalqning o‘zligini 

anglashi demakdir”2 .  

 

9. 2. Olamning lisoniy manzarasi 

  Har qanday til alohida olam manzarasiga ega va lisoniy shaxs 

ana shu manzaraga mos ravishda ifodalarning mazmunini tuzishga 

majburdir. Bunda tilda o‘z aksini topgan insonning olamni o‘ziga 

xos idroki namoyon bo‘ladi. Til insonning olam haqidagi 

bilimlarining shakllanishi va mavjud bo‘lishidagi muhim omildir. 

Inson faoliyat jarayonida obyektiv dunyoni aks ettirar ekan dunyoni 

bilish natijalarini so‘zda qayd etadi. Olamning lisoniy manzarasi 

 
1 Маҳмудов Н. Тил. –Тошкент: Ёзувчи, 1998. –Б. 3.  
2 Миртожиев М., Маҳмудов Н. Тил ва маданият. –Тошкент: Ўзбекистон, 1992. –Б. 83.  



 

 

~ 87 ~ 

borliq haqidagi obyektiv bilimlarni to‘ldiradi. Lisoniy shakllarda 

muhrlangan mazkur bilimlar majmuasi olamning lisoniy 

manzarasi, deb nomlanadi1.  

Olamning manzarasi (lisoniy ham) tushunchasi insonning olam 

haqidagi tasavvurlarini o‘rganish asosida yaratiladi. Olam – o‘zaro 

munosabatdagi inson va muhit bo‘lsa, olam manzarasi – inson va 

muhit haqidagi ma’lumotni qayta ishlash natijasidir. Agar olamning 

obrazi bo‘linmaydigan yaxlit butunlikni namoyon qilsa, olamning 

manzarasi dunyo haqidagi turli darajadagi bilimlar majmuyini va 

uning obyektlariga bo‘lgan munosabatni namoyon qiladi. Olamning 

obrazini to‘g‘ridan-to‘g‘ri reflekslar vositasida anglab bo‘lmaydi, 

uni faqat o‘ziga xos obrazlarni “o‘z boshidan kechirish” orqaligina 

tushunish mumkin. Olam manzarasini “odatdagi” bilish orqali 

anglab bo‘lmasa-da, uni verbal va obrazli aks ettirish, ifodalash 

mumkin. A.K.Kamenskiy olamning lisoniy manzarasini “mantiqiy 

(konseptual) va lisoniy (so‘zli) modeldan tashkil topgan mantiqiy-

so‘zli hosila” sifatida umumiy shaklda izohlagan.  

M. Xaydeggerning qayd qilishicha, “manzara” so‘zi deganda 

birinchi navbatda, biron narsaning tasviri haqida o‘ylaymiz, “olam 

manzarasi dunyoning tasvirini emas, balki olamni manzaradek 

tushunishni ifodalaydi”. Haqiqiy borliqni aks ettiruvchi olamning 

manzarasi va olamning lisoniy manzarasi o‘rtasida murakkab 

munosabatlar mavjud bo‘ladi. Olam manzarasi makon (yuqori-quyi, 

o‘ng-chap, sharq-g‘arb, uzoq-yaqin), zamon (kun-tun, qish-yoz), 

miqdor va h.k. o‘lchovlar vositasida tasavvur etilishi mumkin. 

Uning shakllanishiga til, an’analar, tabiat va landshaft, ta’lim va 

tarbiya va boshqa ijtimoiy omillar ta’sir ko‘rsatadi.  

Olamning lisoniy manzarasi olamning maxsus manzaralari 

(kimyo, fizika va h.k.) bilan bir qatorda bo‘la olmaydi, u boshqa 

manzaralardan oldinda bo‘lib, ularni shakllantiradi. Chunki inson 

dunyoni va o‘zini umuminsoniy va milliy tajribaga asoslangan til 

vositasida anglaydi. Bu o‘rinda milliy tajriba tilning barcha 

darajadagi o‘ziga xos xususiyatlarni belgilaydi. Tilning o‘ziga 

 
1  Кавинкина И.Н. Психолингвистика. Пособие для студентов педагогических 

специальностей высших учебных заведений. –Гродно: ГрГУ, 2010. –С. 152; Маслова В. А. 

Лингвокультурология: Учеб. пособие для студ. высш. учеб, заведений. –М.: Издательский 

центр «Академия», 2001. –С.64.  



 

 

~ 88 ~ 

xosligi tufayli til egasining ongida muayyan olamning lisoniy 

manzarasi yuzaga keladi va inson u orqali dunyoni ko‘radi.  

V. Fon Gumboldt “Tillarning xilma-xilligi faqat tovushlarning 

turlichaligi emas, balki har bir millatdagi dunyoni ko‘rishning 

farqliligi natijasidir”, deb qayd qilgan. Chindan ham, har bir 

millatning o‘ziga xos ko‘rish tarzi bor, o‘ziga xos idrok intizomi bor, 

umumlashtirib aytganda, o‘ziga xos tafakkur tamoyili bor… 

Amerikalik tilshunos Benjamin Li Uorf “Agar Nyuton inglizcha 

gapirmaganida, inglizcha o‘ylamaganida edi, uning koinot haqidagi 

buyuk kashfiyoti bir qadar boshqachroq bo‘lardi” degan1. 

Har qanday til egasi bo‘lgan inson uchun haqiqiy borliq 

(moddiy va fizik) quyidagi ko‘rinishlarda mavjud:  

1) haqiqiy borliqning o‘zi; 

2) birinchi signal (borliqni sezgilar vositasida idrok qilish) 

sistemasi;  

3) ikkinchi signal (verbal) sistemasi.  

  Haqiqiy borliqni idrok qilishning bu uch darajasi bilan haqiqiy 

borliq haqidagi tasavvurlar: olam umumiy manzarasining tasavvuri 

(maishiy va ilmiy), olamning lisoniy manzarasi yordamida 

obyektivlashtirilgan olamning subyektiv tasavvuri o‘zaro 

munosabatda bo‘ladi.  

Olamning lisoniy manzarasi insonni olamga (tabiatga, 

hayvonlarga, o‘z-o‘ziga) bo‘lgan munosabatini shakllantiradi. Har 

qanday tabiiy til dunyoni bilishning muayyan usulini aks ettiradi. 

Unda ifodalangan ma’nolar muayyan qarashlarning yagona 

tizimida, o‘ziga xos jamoaviy falsafada mujassamlashadi va u 

barcha til egalari uchun majburiylik kasb etadi. Mazkur tilda 

so‘zlashuvchilar dunyosi shakllanadi, ya’ni olamning lisoniy 

manzarasi leksika, frazeologiya va grammatikada muhrlangan olam 

haqidagi bilimlar majmuasidir.  

Olam manzarasining konseptual va lisoniy turlarini farqlash 

lozim. Olamning konseptual manzarasi olamning lisoniy 

manzarasidan farqli o‘laroq, bilish va ijtimoiy faoliyatlar natijalarini 

aks ettirib doimo o‘zgarishda bo‘ladi. Biroq olam lisoniy 

manzarasining ayrim qismlari insonlarning olam haqidagi qadimdan 

 
1 Маҳмудов Н. Тил. –Тошкент: Ёзувчи, 1998. –Б. 9-10.  



 

 

~ 89 ~ 

qolgan, eskicha tasavvurlarini uzoq vaqt mobaynida saqlab qoladi. 

Olamning konseptual manzarasi olamning lisoniy manzarasiga 

nisbatan boyroq bo‘ladi, chunonchi, uning shakllanishida 

tafakkurning har xil turlari ishtirok etadi. Turli kishilarda, masalan, 

turli davrlar, turli ijtimoiy va yosh guruhlari, turli bilim sohalari va 

h.k.ning vakillarida olamning konseptual manzaralari farqlanishi 

mumkin. Har xil tillarda so‘zlashuvchi kishilar muayyan 

sharoitlarda bir-biriga yaqin bo‘lgan olamning konseptual 

manzaralariga, aksincha, bir tilda so‘zlashuvchi kishilar olamning 

turli konseptual manzaralariga ega bo‘lishlari mumkin1. Olamning 

konseptual manzarasida umuminsoniy, milliy va shaxsiy o‘zaro 

munosabatlar bo‘ladi. Olamning konseptual manzarasi bilan 

olamning lisoniy manzarasi bir-biridan farq qilishiga qaramay, har 

ikkala manzara o‘zaro bog‘liqdir. Agar til olamning konseptual 

manzarasi bilan aloqada bo‘lmaganida, u muloqot vositasi rolini 

bajara olmasdi.  

Olamning lisoniy manzarasini yaratishda frazelogizmlar alohida 

rol o‘ynaydi. Ular “xalq hayotining ko‘zgusi”dir. Frazeologik 

birliklarning tabiati til egasining bilimlari, hayotiy tajribasi va 

mazkur tilda so‘zlashuvchi xalqning madaniy-tarixiy an’analari 

bilan chambarchas bog‘liqdir. Frazeologik birliklarning semantikasi 

inson va uning faoliyatini tavsiflashga qaratiladi2.  

Frazelogizmlar vositasida yaratilgan olamning lisoniy 

manzarasini tahlilida uning antropotsentrik xususiyatini ta’kidlash 

joiz. Olamning antropotsentrik manzarasi frazeologizmlar 

yo‘nalishining insonga qaratilganligi bilan ifodalanadi. Bunda inson 

barcha narsalarning o‘lchovi sifatida ishtirok etadi: ko‘p – boshini 

yeb; to‘la, butun – boshdan oyoq; kichik –ko‘z ilg‘amas; tez – ko‘z 

ochib yumguncha va h.k.  

 Olamning lisoniy manzarasi turfa ranglar, xususan, 

mifologemalar, obrazli metaforik so‘zlar, o‘xshatishlar, konnotativ 

so‘zlar, stereotiplar, ramzlar va h.k. vositasida yaratiladi. Har 

qanday til o‘zida mazkur til egasining dunyoqarashini belgilaydigan 

 
1 Маслова В. А. Лингвокультурология: Учеб. пособие для студ. высш. учеб, заведений. –

М.: Издательский центр «Академия», 2001. –С.65.  
2 Фразеологический словарь русского литературного языка / Под ред. А. И.Федорова. –М., 

1996; Образные средства русского языка / Под ред. В.Н.Телия. –М., 1995. 



 

 

~ 90 ~ 

va olam manzarasini shakllantiradigan milliy, o‘ziga xos 

xususiyatlar tizimini mujassamlashtiradi. Masalan, ruslarda 

cho‘chqa a) ifloslik, b) nonko‘rlik, d) tarbiyasizlikni; inglizlarda pig 

ochofatni, o‘zbeklar, qirg‘izlar, qozoqlar va boshqa musulmon 

xalqlarida cho‘chqa sof diniy nuqtayi nazardan o‘ta haqoratni 

ifodalaydi; vetnamlarda cho‘chqa ahmoqlik ramzi bo‘lib keladi. 

Demak, cho‘chqa so‘zi turli xalqlarda turlicha belgilarni 

konnotatsiyalaydi. Bu esa mazkur xalqlar olam manzarasining 

shakllanishidagi ularning o‘ziga xos, individual majoziy fikrlashini 

ko‘rsatadi.  

Xullas, har qanday madaniyat o‘zining kalit so‘zlariga ega 

bo‘ladi. Bu o‘rinda O‘zbekiston Respublikasining birinchi 

Prezidenti I.A.Karimovning tilimizning milliy-madaniy 

xususiyatlari haqida bildirgan quyidagi fikrlarini keltirish ayni 

muddaodir: “...tilimizdagi mehr-oqibat, mehr-muhabbat, mehr-

shafqat, qadr-qimmat degan, bir-birini chuqur ma’no-mazmun bilan 

boyitadigan va to‘ldiradigan iboralarni olaylik. Qanchalik g‘alati 

tuyulmasin, bu iboralarni boshqa tillarga aynan tarjima qilishning 

o‘zi mushkul bir muammo. Shuni aytish lozimki, bu tushunchalar 

kimdir shunchaki o‘ylab topgan shirin kalom, quloqqa xush 

yoqadigan so‘zlar emas. Bunday tushunchalar asrlar mobaynida el-

yurtimizning dunyoqarashi, ma’naviy hayotining negizi sifatida 

vujudga kelgan, ongu shuurimizdan chuqur joy olgan buyuk 

qadriyatlarning amaliy ifodasidir”1.  

 Shunday qilib, olamning lisoniy manzarasini o‘rganish 

masalasi inson va uning turmushi, uning dunyo bilan o‘zaro 

munosabati, uning mavjudligining sharoitlarini aks ettiradigan 

olamning konseptual manzarasi masalasi bilan chambarchas 

bog‘liqdir. Olamning lisoniy manzarasi insonning turli olam 

manzaralarini izohlaydi va umumiy olam manzarasini aks ettiradi.  

 

9. 3. “Geshtalt” tushunchasi 

Olamning lisoniy manzarasini o‘rganishga bo‘lgan qiziqishning 

ortishi lisoniy geshtaltlar nazariyasini bilimlar strukturasi sifatida 

 
1 Каримов И.А. Юксак маънавият – енгилмас куч. – Тошкент: Маънавият, 2008. – Б. 7. 



 

 

~ 91 ~ 

qaralgan freymlar nazariyasi bilan aloqador qilishga urinayotgan 

kognitiv tilshunoslik bilan ham bog‘liqdir.  

Lisoniy geshtaltlar nazariyasi kognitiv tilshunoslikning 

asoschilaridan biri bo‘lgan J. Lakoff tomonidan ilgari surilgan. J. 

Lakoffning qayd qilishicha, fikrlar, idroklar, emotsiyalar, bilish 

jarayonlari, motorli faoliyat hamda til ayni strukturalar bo‘lgan 

“geshtaltlar”dan tarkib topgan1.  

Geshtalt nemischa so‘z bo‘lib, u “obraz, tuzilma, yaxlit shakl” 

ma’nolarini anglatadi2. Ilmiy adabiyotlarda geshtaltga biror obyektni 

qismlar yig‘indisi sifatida emas, balki yaxlit holda idrok etish 

jarayoni deb ta’rif beriladi3.  

Umuman, geshtalt yaxlit obraz hisoblanadi, ya’ni biron bir 

obyektni butunicha idrok qilinishi geshtalt, deb tushuniladi. 

Geshtalt-psixologiya idrokning yaxlitligiga asoslanadi: ayrim 

shakllarning alohida bo‘laklari o‘z ma’nosini butunning 

(geshtaltning) tarkibida topadi. Masalan, daraxt tushunchasi 

olinganda, daraxtni predmet sifatida idrok etuvchi shaxs uni qismlar 

yig‘indisi, ya’ni tana, ildiz, shoxlar va barglardan iborat o‘simlik 

sifatida emas, balki shu qismlarga bo‘linuvchi yaxlit jism – daraxt 

sifatida idrok qilishi muhim hisoblanadi. Yoki J. Lakoffning 

ta’biricha, janjal va urush ayni terminlar bilan tasvirlanadi, Demak, 

ular bir xil tasavvur qilinadi, ya’ni ular ayni geshtalt (yaxlit obraz – 

Sh.Usmanova) bilan bog‘lanadi4. 

Geshtaltlar botiniy mazmundor bo‘lgan alohida til birliklaridir. 

Geshtaltlar tilda amalga oshishi bilan birga, insonning borliqni idrok 

qilishi asosini tashkil qiladi, bilish jarayonlarini yo‘naltiradi, motorli 

aktlarning o‘ziga xos xususiyatlarini va h.k. aniqlaydi.  

Tilga nisbatan geshtaltlarning botiniyligi bir necha jihatlarda 

namoyon bo‘ladi. Chunonchi, tilning zohiriy sathida ayni geshtalt 

 
1 Лакофф Дж. Лингвистические гештальты / Дж. Лакофф // Новое в зарубеж. лингвистике. 

Вып. 10. Лингвистическая семантика. –М.: Прогресс, 1981. –С. 350–368. 
2 Сафаров Ш. Когнитив тилшунослик. –Жиззах: «Сангзор» 2006. –Б. 47.  
3  Хрестоматия по истории психологии. –М., 1980. –С.84-89; Алефиренко Н. Спорные 

проблемы семантики. –М.: Гнозис, 2005. –С. 326; Сафаров Ш. Кўрсатилган асар. –Б. 47.  
4 Лакофф Дж. Лингвистические гештальты / Дж. Лакофф // Новое в зарубеж. лингвистике. 

Вып. 10. Лингвистическая семантика. –М.: Прогресс, 1981. –С. 350–368. 



 

 

~ 92 ~ 

turli fikrlarni keltirib chiqarishi mumkin va bunda faqat maxsus 

izlanishlar orqaligina ularning birligini aniqlash mumkin1.  

 Shunday qilib, geshtaltlar konseptual bog‘lanishlar bo‘lib, ular 

inson psixikasining botiniga tegishli bo‘lgan va tabiiy tilning 

kategoriyalari doirasidan tashqarida yotgan universal tasavvurlar 

mohiyatidir.  

 

Nazorat uchun savollar  

1. Insonning nutqiy faoliyati tug‘mami yoki keyin 

shakllanganmi? 

2. I.Gerder inson faoliyatidagi qaysi hodisalarni asosiy, deb 

hisoblagan?  

3. V.fon Gumboldtning ta’limotida til va madaniyatning o‘zaro 

munosabati qanday yoritilgan?  

4. E. Sepirning fikricha, madaniyat nima? 

5. E.Sepirga ko‘ra, til oldin paydo bo‘lganmi yoki madaniyat? 

6. Til va madaniyatning farqini E. Sepir qanday izohlagan? 

7. E.Sepir va B.Uorfning gipotezasida qaysi asosiy masalalar 

ajratiladi? 

8. O‘zbek tilshunosligida til va madaniyat tushunchalari qanday 

izohlanadi? 

9. “Olamning manzarasi” tushunchasi nima asosida yaratiladi? 

10. M. Xaydeggerning fikricha, olam manzarasi nimani 

ifodalaydi? 

11. Olamning konseptual manzarasida qanday munosabatlar 

bo‘ladi? 

12. Olamning lisoniy manzarasi nimalar vositasida yaratiladi? 

 

Mustaqil ish topshiriqlari 

1. I.A.Karimovning “Yuksak ma’naviyat – yengilmas kuch” 

asarida tilimizning milliy-madaniy xususiyatlari haqida bildirilgan 

fikrlarni konspekt qilish. 

2. Lisoniy geshtaltlar nazariyasi haqida referat yozish.  

 

 
1 Маслова В. А. Лингвокультурология: Учеб. пособие для студ. высш. учеб, заведений. –

М.: Издательский центр «Академия», 2001. –С.66.  



 

 

~ 93 ~ 

Adabiyotlar 

1. Chomsky Noam. Aspects of the Theory of Syntax. –

Cambridge, MA: MIT Press, 1969. -261 p.  

2. Sapir E. Language: An introduction to the study of speech. -

New York: Harcourt, Brace and company, 1921. -258 p. 

3. Алефиренко Н. Спорные проблемы семантики. –М.: 

Гнозис, 2005. -326 с. 

4. Воробьев В.В. Лингвокультурология: теория и методы. 

Монография. – М.: Изд-4во РУДН, 2008. -240 с.  

5. Гердер И. Г. Идеи и философия истории человечества. –

М.: Наука, 1977. -705 с.  

6. Гумбольдт В. фон Избранные труды по языкознанию. –

М.: Прогресс, 1984. -400 c. 

7. Каримов И.А. Юксак маънавият – енгилмас куч. – 

Тошкент: Маънавият, 2008. -176 б. 

8. Лакофф Дж. Лингвистические гештальты / Дж. Лакофф // 

Новое в зарубеж. лингвистике. Вып. 10. Лингвистическая 

семантика. –М.: Прогресс, 1981. –С. 350–368. 

9. Маслова В. А. Лингвокультурология. Учебное пособие 

для студентов высших учебных заведений. –М.: Изд. Центр 

«Академия», 2001. -208 c. 

10. Маҳмудов Н. Тил. –Тошкент: Ёзувчи, 1998. -40 б. 

11. Маҳмудов Н. Тилнинг мукаммал тадқиқи йўлларини 

излаб...// Ўзбек тили ва адабиёти. –Тошкент, 2012. -№ 5. –Б. 3-16.  

12. Миртожиев М., Маҳмудов Н. Тил ва маданият. –

Тошкент: Ўзбекистон, 1992. -110 б.  

13. Мечковская Н. Б. Социальная лингвистика. I. 2 изд. –М.: 

Аспект Пресс, 2000. -207 с.  

14. Сафаров Ш. Когнитив тилшунослик. –Жиззах: 

«Сангзор» 2006. - 91 б. 

15. Сепир Э. Язык. Введение в изучение речи // Избранные 

труды по языкознанию и культурологии. –М.: Прогресс, 1993. -

656 с.  

16. Хроленко А.Т. Основы лингвокультурологии: Учебное 

пособие. Под ред. В.Д. Бондалетова. 5-е изд. –М. : Флинта: 

Наука, 2009. -184 с.  
 



 

 

~ 94 ~ 

III BOB. LINGVOMADANIY BIRLIKLAR TAHLILI  
 

10-MA’RUZA 

MUQOBILSIZ LEKSIKA 

 

Reja:  

1. “Muqobilsiz leksika” tushunchasi 

2. Muqobilsiz leksikaning vujudga kelish sabablari 

3. Muqobilsiz leksikani tarjima qilish usullari 

 

Tayanch so‘z va iboralar: muqobilsiz leksika, leksik birlik, 

atoqli otlar, realiya, kumulyativ, referensial-muqobilsiz leksika, 

pragmatik-muqobilsiz leksika, alternativ-muqobilsiz leksika, 

struktur ekzotizmlar, leksik-semantik muqobilsizlik, milliy kolorit, 

transliteratsiya usuli, transkripsiya usuli, kalkalash usuli, tasviriy 

usul.  

 

10. 1. “Muqobilsiz leksika” tushunchasi 

Tillar orasidagi farqlar, odatda, madaniyatlar orasidagi farqlarga 

asoslanadi. Mazkur tafovutlar tilning leksik va frazeologik 

qatlamida ko‘zga tashlanadi, binobarin, tilning nominativ birliklari 

aksariyat hollarda nolisoniy omillar bilan bog‘langan bo‘ladi.  

 

 

 

 

 

 

 

 

Muqobilsiz leksika muayyan xalqning milliy madaniyatiga xos 

hodisalarni aks ettiradi. U ko‘pincha mahalliy xalqqa xos pul, 

masofa-uzunlik birliklari, ro‘zg‘or ashyolari, kiyim-kechak, yegulik-

ichkilik va h.k. tushunchalarni anglatadigan so‘zlardan tarkib topadi.  

 Muqobilsiz leksikani o‘rganishga bo‘lgan qiziqish XX asrning 

ikkinchi yarmidan boshlab kuchaydi. “Muqobilsiz leksika” termini 

Har qanday til yoki dialektda boshqa tilga bir so‘z bilan 

tarjima qilib bo‘lmaydigan so‘zlar mavjud bo‘ladi. Ya’ni 

asliyat tilidagi ayrim leksik birliklar tarjima tilining leksik 

tarkibida uchramaydi, ularning o‘xshashi bo‘lmaydi. 

Bunday so‘zlarga muqobilsiz (lot. aequus - teng, muqobil + 

valens - qiymat) leksika deyiladi.  



 

 

~ 95 ~ 

ilmiy muomalaga tadqiqotchilar Ye.M. Vereshchagin va V.G. 

Kostomarovlar tomonidan kiritilgan. Ular mazkur terminni 

quyidagicha izohlashgan: “Muqobilsiz leksika boshqa madaniyat va 

tilda mavjud bo‘lmagan tushunchalarni ifodalovchi so‘zlar, ya’ni 

faqat muayyan madaniyatgagina xos bo‘lgan madaniyat unsurlari, 

shuningdek, boshqa tilda tarjimasi bo‘lmagan, bir so‘z bilan 

aytganda, o‘zi taalluqli bo‘lgan tildan tashqarida muqobili 

bo‘lmagan so‘zlardir”1.  

L.S.Barxudarovning yozishicha: “Muqobilsiz leksika – bir 

tildagi leksik birliklarning boshqa tilda to‘liq yoki qisman 

muqobilga ega bo‘lmasligidir”. U muqobilsiz leksikaga quyidagi 

uchta guruhdagi leksik birliklarni kiritadi:  

Atoqli otlar – geografik joy nomlari, tashkilot, korxona, gazeta 

va h.k. nomlar. 

Realiya – boshqa tilda so‘zlashuvchilarning amaliy tajribalarida 

mavjud bo‘lmagan predmetlar, tushunchalar va vaziyatlarni 

ifodalovchi so‘zlar. Masalan: moddiy va ma’naviy madaniyatdagi 

milliy taom nomlari, milliy libos nomlari va h.k. 

“Tasodifiy lakunalar” – biron bir tildagi leksik birliklarning 

qandaydir sabablarga ko‘ra boshqa tilning leksik tarkibiga mos 

kelmasligi2.  

A.D.Shveyserga ko‘ra, muqobilsiz leksika “boshqa madaniyatda 

aniq muqobillari bo‘lmagan madaniy realiyalarni bildirish uchun 

qo‘llaniladigan leksik birliklar”dir 3 . A.V. Fedorov 4  va Ya.I. 

Retsker 5 larning fikricha, muqobilsiz leksika “milliy-madaniy 

realiyalarni ifodalovchi so‘zlar”dir. V.N. Komissarov muqobilsiz 

leksikani “tilning kumulyativ vazifasi mahsuli, u mazkur 

madaniyatning o‘ziga xos hodisalarini ifodalaydi va so‘zlovchilar 

ongidagi mavjud bilimlarning ombori” sifatida talqin qiladi6. L.L. 
 

1 Верещагин Е.М., Костомаров В.Г. Лингвострановедческая теория слова. –М.: Русский 

язык, 1980. –С.53.  

2 Бархударов Л.С. Язык и перевод: Вопросы общей и частной теории перевода. – М.: 

Международные отношения, 1975. –С. 94.  

3 Швейцер А.Д. Перевод и лингвистика. –М.: Воениздат, 1973. –С.108. 
4  Федоров А.В. Основы общей теории перевода (лингвистические проблемы). –М.: 

«Филология три», 2002. -С. 146.  
5  Рецкер Я.И. Теория перевода и переводческая практика. –М.: Междунар. 

отношения, 1974. –С. 58.  

6 Комиссаров В.И. Теория перевода. –М.: Высш. шк., 1990. –С. 37.  



 

 

~ 96 ~ 

Nelyubin muqobilsiz leksika deganda “boshqa til leksik birliklari 

orasida na to‘liq, na qisman muqobilga ega bo‘lgan leksik birliklar 

(so‘zlar va turg‘un birikmalar)”ni nazarda tutadi1.  

A.O. Ivanovga ko‘ra, muqobilsiz leksika quyidagicha 

guruhlarga ajratilgan:  

Referensial-muqobilsiz leksika: realiyalar; terminlar; 

frazeologizmlar; muallifning individual neologizmlari; semantik 

lakunalar; matnda keng ma’noda qo‘llanilgan keng semantik 

qamrovli so‘zlar; tarjima tilida ma’nosini faqat tasvirlash yoki 

transformatsiya vositasida ifodalash mumkin bo‘lgan turli tipdagi 

murakkab so‘zlar. 

Pragmatik-muqobilsiz leksika:  

a) umumiy til me’yoridan turlicha chekinishlar: huduiy va 

ijtimoiy dialektlar, jargonlar, argolar, tabulashgan leksika, 

arxaizmlar va h.k; 

b) abbreviaturlar; 

v) subyektiv bahoga ega bo‘lgan suffiksli so‘zlar; 

g) undov so‘zlar; 

d) taqlidiy so‘zlar; 

y) assotsiativ lakunalar. 

Alternativ-muqobilsiz leksika: atoqli otlar (antroponimlar, 

toponimlar, kitoblar, filmlarning nomlari va b.), realiyalar va 

frazeologizmlar2.  

L.K. Latishev muqobilsiz leksikani bir qancha tiplarga ajratadi: 

1. Realiya-so‘zlar; 

2. Vaqtincha-muqobilsiz terminlar;  

3. Tasodifiy muqobilsizlar;  

4. Struktur ekzotizmlar3.  

 

10. 2. Muqobilsiz leksikaning vujudga kelish sabablari 

A.O. Ivanov muqobilsiz leksikaning vujudga kelish sabablarini 

quyidagicha ko‘rsatgan: 
 

1 Нелюбин Л.Л. Толковый переводоведческий словарь. М.: Флинта: Наука, 2003. –С. 24-

25.  

2 Иванов А.О. Безэквивалентная лексика. Уч. пособие. –СПб.: Филол. фак. С.-Петерб. гос. 

ун-та, 2006. –С. 82.  

3 Латышев Л.К. Технология перевода: Учебное пособие по подготовке переводчиков (с 

немецкого языка). –М.: НВИ-Тезаурус, 2000. –С. 157-159.  



 

 

~ 97 ~ 

1. Xalq turmushida muayyan predmet yoki hodisaning mavjud 

emasligi (narsaning muqobilsizligi). 

2. Tarjima tilida muayyan tushunchaning mavjud bo‘lmasligi 

(leksik-semantik muqobilsizlik).  

 3. Leksik-semantik tavsiflardagi farqlar (stilistik 

muqobilsizlik)1.  

L.K. Latishev muqobilsiz leksika vujudga kelishining birinchi 

sababi asliyat tili sohibiga yaxshi tanish bo‘lgan hodisani 

ifodalovchi, mazkur tilning leksik tarkibidan barqaror o‘rin olgan 

leksik birlik bo‘lib, u tarjima tili sohibi uchun mutlaqo notanish yoki 

juda kam tanish bo‘lgani uchun va tarjima tilining leksik tarkibida 

aks etmaganligi, deb ko‘rsatgan. Ularni boshqa xalqlarda mavjud 

bo‘lmagan va faqat muayyan bir xalqning moddiy va ma’naviy 

hayotiga xos bo‘lgan realiya – hodisalari deyish mumkin. Ma’lum 

bir vaqt davomida ayrim ilmiy-texnik terminlar ham muqobilsiz 

bo‘lishi mumkin. Keyinchalik fan texnika yangiliklarining 

taraqqiyoti va tarqalishi natijasida boshqa tillardagi muqobilsiz 

terminlar asta-sekin o‘z muqobiliga yoki kalkalarga ega bo‘lib 

boradi.  

L.K. Latishevning fikricha, muqobilsiz leksika vujudga 

kelishining ikkinchi sababi turli madaniyat va etnik hamjamiyatlar 

tomonidan olamni o‘zgacha ko‘rish tarzidir. Bu xususan, tarjima 

tilida har doim ham asliyat tilida qayd etilgan leksik birliklar 

o‘zining tushuncha va ma’nosida qayd etilmasligida namoyon 

bo‘ladi.  

  

10. 3. Muqobilsiz leksikani tarjima qilish usullari 

Muqobilsiz leksikani tarjima qilishda ko‘pincha muayyan 

qiyinchiliklar yuzaga keladi. Ulardan asosiylari quyidagilar: 

1. Tilda ekvivalent umuman mavjud bo‘lmaydi. 

2. Tarjimada nafaqat so‘zning tarjimasi, balki undagi milliy 

kolorit, ma’no nozikligi va o‘ziga xos shiradorlikni ham saqlab 

qolish zaruratdir.  

 
1 Иванов А.О. Безэквивалентная лексика. Уч. пособие. –СПб.: Филол. фак. С.-Петерб. гос. 

ун-та, 2006. –С. 82.  



 

 

~ 98 ~ 

 Tarjimada muqobilsiz leksikani quyidagi usullar vositasida 

berish mumkin:  

 
1. Transliteratsiya usuli. Mazkur usul o‘zining mohiyati 

jihatidan boshqa tildan so‘z o‘zlashtirishga o‘xshab ketadi. Tarjima 

tili harflari yordamida asliyat tilidagi muqobilsiz leksikaning tarjima 

muqobili shakllantiriladi. Og‘zaki tarjimada u tarjima tilining 

fonetik qoidalariga ko‘ra talaffuz qilinadi.  

 

  
 

O‘zbek tiliga tranliteratsiya vositasida quyidagi so‘zlar kirgan: 

интернет (INTERNET), интерпол (INTERPOL), компьютер 

(COMPUTER), грейпфрут (GRAPE-FRUIT) va h.k.  

Transliteratsiya usuli tarjima tilida muqobil umuman mavjud 

bo‘lmagan hollardagina qo‘llaniladi. Masalan, “Amerika Qo‘shma 

Shtatlari “dollar”ining, ingliz “funt sterling”ining, nemis 

“marka”siyu hind “rupiya”sining, afg‘on “afg‘oniy”sining 

transliteratsiya qilinmasdan, o‘zbek “so‘m”i bilan almashtirib 

qo‘yilishi, AQSh “brendi”si, ingliz “viski”si, nemis “shnapse”sining 

rus “vodka”si orqali talqin etilishi ingliz boshiga “shlyapa” o‘rniga 

o‘zbek “do‘ppi”sini, egniga “palto” yoki “plashch” o‘rniga “to‘n” 

yoki “yaktak” kiygizib qo‘yish bilan baravar”1.  

 
1 Мусаев Қ. Таржима назарияси асослари. Дарслик. –Тошкент: Фан, 2005. – Б. 93. 



 

 

~ 99 ~ 

Tranliteratsiya usulining afzalligi muqobilsiz leksika 

tarjimasining ishonchliligi hisoblanadi. Binobarin, tarjimon 

tranliteratsiya jarayonida yangi, xususan, kam tushunarli bo‘lgan 

so‘zning grafik yoki fonetik sirtqi ko‘rinishinigina beradi. So‘zning 

ma’nosi esa faqat kontekst orqali ochiladi. Tarjimon bu bilan yangi 

tushunchaning izohidan yoki uning noto‘g‘ri talqinidan qochadi.  

Tranliteratsiya usulining kamchiligi muqobilsiz leksik 

birlikning mexanik tarjimasi har doim ham tarjimada yangi 

tushuncha mazmunini to‘liq ochib bera olmasligi bo‘lib, unda 

resipient so‘z ma’nosini umuman tushunmasligi yoki kontekstdan 

qisman chiqarib olishi mumkin.  

2. Transkripsiya usuli. Mazkur usulda muqobilsiz leksik 

birlikning talaffuzi (tovushlar) tarjima tilidagi harflar bilan beriladi. 

Bunday usuldan kishi va joy nomlarini tarjima qilish lozim deb 

topilganda foydalaniladi: O‘zbekiston – Uzbekistan, Charles – 

Charlz, Henry – Genri.  

 

  
 

3. Kalkalash usuli (fransuzcha: nusxa olish, taqlid qilish). 

Mazkur usul tarjima amaliyotida keng qo‘llanilib, unda muqobilsiz 

leksik birlikning tarkibiy qismlari (muqobilsiz so‘zning morfemalari 

yoki muqobilsiz turg‘un so‘z birikmasining leksemalari) tarjima 

tiliga asliga muvofiq holda so‘zma-so‘z o‘giriladi. Masalan, o‘zbek 

tilidagi bolalar bog‘chasi birikmasi (ruscha детский сад) nemis 

tilidagi Kindergarten so‘zining, sovuq qurol birikmasi ingliz tilidagi 

Cold arms lug‘aviy birliklarining kalkasi bo‘lib, ular hozirgi kunda 

o‘zbek tilining lug‘at boyligidan mustahkam o‘rin olgan.  

Tarjima jarayonida ba’zan frazeologizmlarni boshqa tilga leksik 

tarkibi jihatidan qisman farq qiladigan yoki muqobil variantlar 

vositasida tarjima qilishdan ko‘ra, kalka usuliga murojaat qilish 

o‘zini oqlaydi. Misol uchun, turk tilida “kutilmaganda juda qimmatli 

biron narsani qo‘lga kiritmoq” ma’nosida turnayı gözünden vurmak 



 

 

~ 100 ~ 

iborasi qo‘llaniladi. Mazkur iboraning o‘zbek tilidagi muqobilini 

topish mushkul. Shuning uchun tarjimon - Ne talih varmış bunakta? 

Turnayı gözünden vurdu, dedi (Reşat Nuri Güntekin. Çalıkuşu, 421) 

jumlasini - Choli tushmagurning xo‘pam toleyi bor ekan-da. 

Turnaning naq ko‘zidan uribdi- ya! - dedi (M.Ismoiliy tarjimasi. 

Choliqushi, 433-434) shaklida tarjima qilgan. 

4. Tasviriy usul. Muayyan so‘z yoki iboraning goho na 

ekvivalent, na muqobil variant va na kalka yordamida o‘girishning 

imkoni topiladi. Bunday hollarda tasviriy usuldan foydalaniladi. 

Bunda asliyat tilidagi bir so‘zning o‘rniga tarjimada so‘z birikmasi, 

frazeologizm yoki butun bir gap qo‘llanilishi mumkin. Yoki asliyat 

tilidagi biron bir frazeologizm tarjima tilida so‘z birikmasi 

vositasida ifodalanishi mumkin. Masalan: -Nasıl böyle kedi gibi 

ağaçlara tırmandığını da biliyor musunuz? dedi” (Aziz Nesin. 

Şimdiki Çocuklar Harika, 54). Ushbu parchadagi kedi gibi 

frazeologizmi o‘zbek tiliga usta bo‘lib so‘z birikmasi yordamida 

tarjima qilingan: “Endi daraxtga chiqishga nega usta bo‘lib 

qolganining sirini ham aytib beraymi?” (M. Hakimov tarjimasi. 

G‘aroyib bolalar, 140).  

Shunday qilib, muqobilsiz leksika boshqa madaniyat va tilda 

mavjud bo‘lmagan tushunchalarni ifodalaydi va u tarjima tilida 

muqobilga ega bo‘lmaydi. Ularda muayyan madaniyatga xos 

bo‘lgan milliy-madaniy unsurlar mavjud bo‘ladi.  

Muqobilsiz leksikani tarjima qilishda transliteratsiya, 

transkripsiya, kalkalash, tasviriy va h.k. usullardan foydalaniladi. 

Muqobilsiz leksikani tarjima qilishda tarjimon nafaqat asliyat tilini, 

balki turli xarakterdagi ekstralingvistik bilimlar, xususan, boshqa 

madaniyatning o‘ziga xos xususiyatlari, an’analari, urf-odatlari, 

nutqiy etiket me’yorlari, paralingvistik vositalarini yaxshi egallagan 

bo‘lishi lozim. Muayyan xorijiy mamlakatda yashagan va uning 

realiyalari bilan yaxshi tanish bo‘lgan kishigina mazkur mamlakat 

haqida batafsil lingvomadaniy sharhlarni bera oladi. Shundagina 

tarjimon muayyan madaniyatdagi narsa yoki hodisalarni 

tasvirlashda lingvoetnik to‘siqlarni yenga oladi.  

 

 



 

 

~ 101 ~ 

Nazorat uchun savollar 

1. Tillar orasidagi farqlar qaysi qatlamda ko‘zga tashlanadi?  

2. Muqobilsiz leksika deganda nimani tushunasiz?  

3. “Muqobilsiz leksika” termini ilmiy muomalaga qaysi 

tadqiqotchilar tomonidan kiritilgan? 

4. L.S.Barxudarov muqobilsiz leksikaga qanday leksik 

birliklarni kiritgan? 

5. A.O. Ivanov muqobilsiz leksikani qanday guruhlarga ajratgan?  

6. A.O. Ivanovga ko‘ra, muqobilsiz leksikaning vujudga kelish 

sabablari qanday? 

7. L.K. Latishev muqobilsiz leksikaning vujudga kelish 

sabablari sifatida nimalarni ko‘rsatgan? 

8. Muqobilsiz leksikani tarjima qilishda qanday usullardan 

foydalaniladi? 

  

Mustaqil ish topshiriqlari 

1. Turli tillardagi realiyalarni o‘zbek tiliga tarjima qilish. 

2. Turli tillardagi atoqli otlarni o‘zbek tiliga tarjima qilish. 

 

Adabiyotlar 

1. Usmanova Sh. Tarjimaning lingvomadaniy aspektlari. 

Darslik. –Toshkent: TDShI, 2017. -256 b.  

2. Бархударов Л.С. Язык и перевод: Вопросы общей и 

частной теории перевода. – М.: Международные отношения, 

1975. -240 c. 

3. Верещагин Е.М., Костомаров В.Г. Лингвострановедческая 

теория слова. –М.: Русский язык, 1980. -320 с.  

4. Иванов А.О. Безэквивалентная лексика. Уч. пособие. – 

СПб.: Филол. фак. С.-Петерб. гос. ун-та, 2006. 

5. Комиссаров В.И. Теория перевода. –М.: Высш. шк., 1990. 

-253 c.  

6. Латышев Л.К. Технология перевода: Учебное пособие по 

подготовке переводчиков (с немецкого языка). –М.: НВИ-

Тезаурус, 2000. -280 c.  

7. Мусаев Қ. Таржима назарияси асослари. Дарслик. –

Тошкент: Фан, 2005. -352 б.  



 

 

~ 102 ~ 

8. Нелюбин Л.Л. Толковый переводоведческий словарь. М.: 

Флинта: Наука, 2003. -320 с. 

9. Федоров А.В. Основы общей теории перевода 

(лингвистические проблемы). –М.: «Филология три», 2002. -416 с.  

10. Швейцер А.Д. Перевод и лингвистика. –М.: 

Воениздат, 1973. -280 с.  



 

 

~ 103 ~ 

11-MA’RUZA 

FRAZEOLOGIZMLARNING LINGVOMADANIY TAHLILI 

 

Reja:  

1. Frazeologik birliklar haqida tushuncha 

2. Frazeologizmlarning milliy-madaniy semantikasi 

  

Tayanch so‘z va iboralar: frazeologizm, turg‘un birikma, 

ibora, hikmatli ifoda, semantika, obrazli tasavvur, madaniy 

informatsiya, madaniy-milliy bo‘yoq, konnotatsiya, ko‘zgu, diniy-

mifologik shaxs, geografik nomlar, toponimlar. 

 

11. 1. Frazeologik birliklar haqida tushuncha 

Tilning frazeologik fondi xalq madaniyati va mentalitetining 

qimmatli ma’lumotlar manbayi sanaladi. Frazeologizmlarda 

muayyan xalqning miflari, udumlari, rivoyatlari, taomillari, urf-

odatlari, ma’naviyati, axloqi va h.k. haqidagi tasavvurlari 

mujassamlashgan bo‘ladi. 

 

 

 

 

 

 

 

Mashhur rus tilshunosi B.A. Larinning ta’kidlashicha, 

“frazeologizmlar har doim xalq dunyoqarashi, jamiyat tuzilishi va 

o‘z davrining mafkurasini bilvosita aks ettiradi”. 

Frazeologizmlarning semantikasida xalq madaniyati rivojining 

uzoq jarayoni aks etadi. Har bir tilning frazeologizmlarida xalq 

hayotiga mansub ijtimoiy-tarixiy voqea-hodisalar, axloqiy va 

ma’naviy-madaniy me’yorlar, diniy tasavvurlar, milliy an’ana va 

urf-odatlar, madaniy stereotiplar va arxetiplar o‘z aksini topgan 

bo‘lib, ular avloddan-avlodga uzatiladi.  

F. I. Buslayevga ko‘ra, frazeologizmlar o‘ziga xos kichik dunyo 

bo‘lib, ular ajdodlar tomonidan avlodlarga meros qilib qoldirilgan 

Frazeologizm – turg‘un birikmalarning obrazli, ko‘chma 

ma’noga ega turi bo‘lib, til egasining dunyoni, hodisalarni 

o‘ziga xos ko‘rishini namoyon etadi. Frazeologizmlar har 

doim xalq dunyoqarashi, jamiyat tuzilishi va o‘z davrining 

mafkurasini bilvosita aks ettiradi.  



 

 

~ 104 ~ 

axloqiy qoidalar va haqqoniy fikrlarni o‘z ichiga olgan qisqa, 

hikmatli ifodalardir. Ular millatning o‘ziga xos ruhini betakror 

obrazlar vositasida ifodalaydigan har qanday milliy tilning jonidir1.  

V.A. Maslova frazeologizmlar tahlil qilib, ular haqida quyidagi 

gipotezani ilgari suradi: 

1. Frazeologizmlarning aksariyatida aniqlanishi lozim bo‘lgan 

milliy madaniyatning “izi” mavjud. 

2. Frazeologik birliklarning ichki shaklida obyektiv olamning u 

yoki bu hodisalarini obrazli tasavvuri bo‘lgan madaniy informatsiya 

saqlanadi va u frazeologizmga madaniy-milliy bo‘yoq beradi.  

3. Madaniy-milliy o‘ziga xoslikni aniqlashda madaniy-milliy 

konnotatsiyani ochish juda muhimdir2. 

Olamning lisoniy manzarasini yaratishda frazelogizmlar alohida 

rol o‘ynaydi. Aniqrog‘i, frazeologiya olam lisoniy manzarasining 

bo‘lagidir. Frazeologik birliklar “xalq hayotining ko‘zgusi”dir. 

Frazeologik birliklarning tabiati til egasining bilimlari, hayotiy 

tajribasi va mazkur tilda so‘zlashuvchi xalqning madaniy-tarixiy 

an’analari bilan chambarchas bog‘liqdir. Frazeologik birliklarning 

semantikasi inson va uning faoliyatini tavsiflashga qaratiladi3.  

Frazeologik birliklar har doim subyektga qaratilgan bo‘ladi, 

ya’ni ular olamni tasvirlash uchungina emas, balki uni talqin qilish, 

baholash va unga subyektiv munosabat bildirish uchun yuzaga 

keladi. Frazeologizm va metaforalar aynan mana shu jihati bilan 

boshqa atov birliklaridan ajralib turadi.  

Har bir xalq vakili o‘z fikrini obrazli yoki his-hayajonli tarzda 

ifoda etish maqsadida barqaror so‘z birikmalari yaratishda o‘ziga 

yaqin yoki tanish narsa va hodisalar nomlaridan foydalanishga 

harakat qiladi. Masalan, “boshdan-oyoq”, “to‘la-to‘kis”, “butunlay”, 

“tamomila” tushunchalarining obrazli ifodasi uchun yunon tilida 

От альфы до омеги iborasi ishlatiladi. Mazkur iboraning ta’sirida 

turk tilida A’dan Z’ye kadar rus tilida От А до Я iboralari paydo 

 
1  Буслаев Ф. И. Русские пословицы и поговорки, собранные и объясненные. –

М.: Русский язык, 1954. –С. 37.  
2 Маслова В. А. Лингвокультурология: Учеб. пособие для студ. высш. учеб, заведений. –

М.: Издательский центр «Академия», 2001. –С. 82. 
3 Фразеологический словарь русского литературного языка / Под ред. А. И.Федорова. –М.: 

Астрель: АСТ, 2008. - 878 с.; Образные средства русского языка / Под ред. В.Н.Телия. –

М.: Отечество, 1995. -366 c. 



 

 

~ 105 ~ 

bo‘lgan. Yoki yunon tilida “ibtido va intiho”, “hayotning boshi va 

oxiri” ma’nosida “Alfa va Omega” iborasi qo‘llaniladi. Ayni 

iboralarning obrazliligi mazkur tillardagi birinchi va oxirgi 

harflarning majoziy qo‘llanilishi – bir-biriga qarshi qo‘yilishi 

asosida vujudga kelgan.  

Lingvomadaniyatshunoslik fanining asoschilaridan biri, Moskva 

frazeologik maktabining rahbari V.N.Teliyaning yozishicha, tilning 

frazeologik tarkibi “lingvomadaniy jamoa milliy o‘zligini 

ko‘radigan ko‘zgudir”. Aynan frazeologizmlar til egasining 

dunyoni, hodisalarni o‘ziga xos ko‘rishini namoyon etadi1. Masalan, 

o‘zbek xalqining turmush tarzi (bozor bahosi “hamma qatori, hech 

yon bosmay”, xirmon ko‘tarmoq “ekin-tikinni yig‘ib, hosil 

me’yorini hisob-kitob qilmoq”), milliy kiyim-kechaklari (to‘n 

kigizmoq “qo‘shib-chatib, pardozlab gapirmoq”, kavushini 

to‘g‘rilab qo‘ymoq “haydab yubormoq”), yeguliklari (xamir 

uchidan patir “katta ko‘p narsadan boshlang‘ich va kichik bir 

qism”) va h.k. 

Ma’lumki, xalq madaniyati va mentalitetining qimmatli 

ma’lumotlar manbayi bo‘lgan tilning frazeologik fondini boyitishda 

yozuvchilarning o‘rni beqiyosdir. O‘zbek milliy 

frazeologizmlarining boyishi va rivojlanishiga eng katta hissa 

qo‘shgan yozuvchilardan biri A.Qahhordir. Yozuvchining xalq 

iboralaridan foydalanish mahorati, uning frazeologik novatorligi 

qator ilmiy tadqiqotlarda o‘rganilgan. Chunki A.Qahhor qo‘llagan 

frazeologizmlarning aksariyatida madaniy-milliy konnotatsiya 

kuchli, ularda milliy madaniyatning ruhi, “izi” mavjud.  

“Xalqning so‘z donoligini mukammal egallagan yozuvchi o‘z 

hikoyalarida iboralardan muntazam va ifoda maqsadiga favqulodda 

muvofiq tarzda foydalanadi. O‘zi ham yangi iboralar yaratadi, 

ammo bu yangi iboralar xalqning o‘zida mavjud bo‘lgan 

iboralarning modeliga asoslangan bo‘ladi. Shuning uchun 

yozuvchining yangi iborasini o‘qiganda, xalqning o‘zidagi tegishli 

ibora ham esga tushadi. Aytish mumkinki, yozuvchchi bitta iborani 

qo‘llaydi, lekin yozuvchi maqsadi uchun bir paytning o‘zida ikkita 

 
1 Образные средства русского языка / Под ред. В.Н.Телия. –М.: Отечество, 1995. -366 c. 

  



 

 

~ 106 ~ 

ibora “ishlaydi”. Mana bir dalil: “Eshakni yashirsangiz, hangrab 

sharmanda qiladi (“Ikki yorti bir butun” hikoyasi). Ayni ibora 

Qahhorniki, bu iborani o‘qish bilan “Kasalni yashirsang, isitmasi 

oshkor qiladi” degan xalq iborasi esga tushadi, ya’ni tekstda 

implisit ravishda bu ibora ham ishtirok etadi, uni birinchi ibora 

ovozsiz “chaqiradi”. Bu – qahhorona mahorat”1. 

A.Qahhorning xalq iboralari modeli asosida yaratgan va bizga 

meros qilib qoldirgan ayrim iboralari bugungi kunda haqiqiy xalq 

iborasiga aylangan. O‘zbek tilida “tekinxo‘r” ma’nosini ifodalagan 

tekin tomoq iborasi mavjud. “A.Qahhor mana shu iboraning 

strukturasi va tayanch komponenti tekin so‘zi asosida yangi, original 

ibora yaratadi: tekin quloq. Bu ibora tamomila yangi tushunchani, 

ya’ni qarshiliksiz quloq soladigan, toqat bilan tinglaydigan odam” 

tushunchasini ifodalaydi: Odamlarki bor, halol mehnat bilan o‘zini 

ko‘rsatgani erinadi-yu, olamda borligini ma’lum qilib turish uchun 

ko‘proq gapirishga harakat qiladi; majlis-pajlisda so‘z tegib qolsa, 

foydali biron fikr aytish uchun emas, gapirish, faqat gapirish uchun 

gapiradi. Jamiyatda o‘zi ko‘rinmay, faqat tovushi chiqadigan bu 

xildagi odamlar, tekin quloq topilsa, bitta eski to‘ppi to‘g‘risida 

sakkiz soat suv ichmasdan gapiradi (Tanlangan asarlar, I t., 1957, 

279-bet)2.  

 

11. 2. Frazeologizmlarning milliy-madaniy semantikasi 

Xalq og‘zaki ijodiyoti, dostonlar, turli-tuman afsona va 

rivoyatlar frazeologizmlarni shakllantiradi, ularga sayqal beradi, 

ularni xalq mulkiga aylantiradi. Binobarin, “Alpomish”, 

“Go‘ro‘g‘li”, “Rustamxon”, “Kuntug‘mish” kabi ulkan dostonlarda 

o‘zbek xalqining ko‘hna va hamisha navqiron tili o‘zining butun 

imkoniyatlari va go‘zalligi bilan “jilvalangan”.  

“Alpomish” dostonidagi betakror, g‘oyatda nozik iboralarni 

ko‘rib lol qolasiz. Ana shunday iboralardan biri “gap 

yetaklamoq”dir. “Yurishimiz qirqin qizlar bilmasin, U qurg‘urlar 

gap yetaklab yurmasin, El ichida malomat so‘z bo‘lmasin”. Mazkur 

iboraning hozirgi tilimizdagi muqobili bo‘lmish “gap(ni) ko‘tarib 
 

1 Миртожиев М., Маҳмудов Н. Тил ва маданият. –Тошкент: “Ўзбекистон”, 1992. –Б. 90. 
2 Қўчқортоев И. Абдулла Қаҳҳорнинг фразеологик маҳорати. Филол. фанлари номзоди ... 

дисс. –Тошкент, 1965. -Б.96.  



 

 

~ 107 ~ 

yurmoq” iborasida gapning bevosita harakati yo‘q, u go‘yo oddiy 

bir narsa, uni faqat ko‘tarib yuradilar, xolos. “Gapni yetaklab 

yurmoq” iborasi shuning uchun o‘tkir va o‘zg‘irki, unda gapning 

o‘zi bevosita yuradi, faol harakatga qodir, faqat uni chirkin 

maqsadlarga xizmat qildirish uchun qayoqqa xohlashsa, o‘sha yoqqa 

yetaklab yuradilar, bechora gap yetovdagi molday iznini 

no‘xtachiga tamoman tutqazib ketaveradi, no‘xtachining muddaosi 

esa gapning ma’noyu mantiq muvozanatini butunlay boshqa 

burchakka burib yuborishdan iborat. “Gap” va “yetaklamoq” 

so‘zlaridan tarkib topgan bu ibora ana shunday ma’no nozikliklari, 

zakiy ishoralar bilan to‘yinib betakror bir ifoda sifatida she’rga, 

badiiy mazmunga ko‘rk bergan”1. 

Frazeologizmlarning muayyan guruhi xalqlarning urf-odatlari, 

an’analari va irimlari ta’sirida shakllanadi. Jumladan, o‘zbek 

xalqida azaldan quloqtishlar odati mavjud. Quloqtishlar, ya’ni 

beshikketdi odati hozirgi kunda Surxondaryo viloyatining ayrim 

tuman va qishloqlarida saqlanib qolgan. Oilada qiz bola tug‘ilib, 

chillasi chiqqandan keyin beshik to‘yi o‘tkaziladi. Qarindosh urug‘, 

do‘st-og‘aynilar yangi farzand bilan muborakbod etgani bu oilaga 

kelishadi. Shunda o‘g‘illik birodarlardan biri niyat qilib, yetaklab 

borgan 5-6 yashar o‘g‘ilchasiga chaqaloq qizchani tilaydi, so‘ratadi. 

Qizi bor oilaning buvasi, buvisi, ota-onasi va qarindosh-urug‘lari 

rozilik berishsa, “quloqtishlar” odati o‘tkazilgan. Boyagi bolakay 

beshikda yotgan qizaloqning “qulog‘ini tishlagan. Qadim 

zamonlarda bunday “qudachilik” marosimi qabilalar o‘rtasidagi 

urush-janjallarga chek qo‘ygan. Tinch qo‘shnichilikni saqlab 

qolgan2 . Mazkur odatni ifodalovchi, “qiz bolani go‘dakligidayoq 

bo‘lajak qaylig‘i deb belgilab qo‘ymoq” ma’nosida qulog‘ini 

tishlamoq iborasi qo‘llaniladi: Qizimni tilga olaverma, tug‘ilgan 

kunida qulog‘ini tishlagan kuyovi bor; o‘g‘ling kelib, kuyov bilan 

oramiz buzilay deb qoldi. 

O‘zbek xalqining nikohlash marosimi, unashtirish odati bilan 

bog‘liq iboralari tarkibida somatik so‘zlar faol qatnashadi: 

boshlarini qovushtirmoq, boshlarini biriktirmoq, boshlarini 

 
1 Маҳмудов Н. Тил. –Тошкент: Ёзувчи, 1998. –Б. 30.  
2 Сатторов М. Ўзбек удумлари. –Tошкент, 1993. –Б. 21-22. 



 

 

~ 108 ~ 

qo‘shmoq “kelin-kuyovqilmoq”; boshini ikkita qilmoq 

“uylantirmoq”; bir yostiqqa bosh qo‘ymoq “turmush qurmoq”; 

boshini bog‘lamoq “kelin qilib olishga shartlashib kelmoq” va h.k. 

O‘zbek oilasida bola tug‘ilishi bilan chilla davriga katta e’tibor 

beriladi. Farzand ko‘rgan ayol va uning chaqalog‘i chilla davrida 

maxsus sharoitda saqlanib, turli ins-jinslar va kasalliklardan himoya 

qilinadi. An’anaga ko‘ra ona va chaqaloq 40 kungacha uydan 

chiqmasligi, bolali uyga begona odam kirmasligi va chillali uyda 

chiroq o‘chmasligi kerak. Chilla an’anasi “tuqqaniga qirq kun 

bo‘ldi” ma’nosidagi chillasi chiqdi iborasi bilan ifodalanadi: 

Chillasi chiqishi bilan Hadya ham alohida qizlar yacheykasi 

tuzishga boradi.  

Sharq xalqlarining o‘ziga xos an’analaridan biri choyxo‘rlikdir. 

Shunga ko‘ra, ayrim iboralarning shakllanishi choy ichish marosimi 

bilan bog‘lanadi. Binobarin, yapon lingvomadaniyatidagi “hayotda 

bir marta bo‘ladi” ma’nosida qo‘llaniladigan Ichigoichie iborasi 

XVI asrda yaponlarning choy ichish marosimidan kelib chiqqan. 

Uning zamirida inson hayotidagi har bir marosim bir marta bo‘ladi 

va u takrorlanmaydi, aniqrog‘i, choylashish bahona, diydor g‘animat, 

degan hikmat yotadi. Ibora odamlarlarga yangi tanishlar bilan 

uchrashish, narsalar va hayotning qadriga yetishni o‘rgatadi. Yoki 

ingliz tilidagi Tea and sympathy (choy va xayrixohlik) iborasi xafa 

kishiga mehribonlik, xayrixohlik qilish ma’nosini ifodalab, 

choyning ingliz madaniyatidagi alohida o‘rnini ko‘rsatadi.  

Milliy-madaniy xususiyatli iboralarni shakllantirishda, ayniqsa, 

oziq-ovqat va taom nomlari o‘ziga xos ahamiyat kasb etadi. Zero, 

aksariyat xalqlarning madaniyatida yashash vositasi bo‘lgan oziq-

ovqatga har doim buyuk ne’mat, rizq-ro‘z sifatida munosabatda 

bo‘lingan. O’zbek kundalik turmushida non muhim ozuqa 

hisoblanadi. Xalqimiz nonni azaldan hurmat qiladi, hamma 

narsadan afzal, aziz va muqaddas biladi. Ota-bobolardan qolib 

kelayotgan udum, an’anaga binoan, hatto nonni teskari 

tishlamaydilar, nonning ustiga boshqa narsalarni qo‘ymaydilar, 

nonni ustidan hatlab o‘tmaydilar, agar non qo‘ldan yerga tushib 

ketsa, darhol uni olib, uch marta o‘pib, peshanalariga suradilar, non 

ushoqni dasturxon ustida ko‘rsalar barmoqni ho‘llab, ushoq ustiga 



 

 

~ 109 ~ 

bosib, yeb qo‘yadilar. Nonga hurmat-ehtirom bilan munosabatda 

bo‘lish bolalarga yoshlikdan o‘rgatiladi, ularga nonning ushog‘ini 

yerdan yig‘ib olish, uni e’zozlash va oyoq osti qilmaslik zarurligi 

uqtiriladi. Biron o‘zbek yo‘lga chiqsa, albatta, o‘zi bilan birga non 

oladi. Shunga ko‘ra, tarkibida non komponenti ishtirok etgan non 

yemoq, noni butun, noni yarimta bo‘ldi, non ursin singari 

frazeologizmlarning non komponenti hayot, tirikchilik, rizq-ro‘z, 

to‘kin-sochinlik ramzi sifatida keladi. Binobarin, nonni peshana teri 

bilan topilishi, uni halollab yeyilishi Muqaddas kitoblardan boshlab 

(“Sen yerdan olingansan va yerga qaytguningga qadar peshana teri 

bilan non yeb yurasan”. Ibtido 3. 620b.), o‘zbek xalq dostonlarida, 

ertaklarida, rivoyatlarida va h.k.da uqtirilgan.  

Non G‘arb xalqlarining kundalik hayotida ham muhum o‘rin 

egallaydi. Shuning uchun ingliz tilida bread (non) so‘zi bilan 

yasalgan iboralarni ko‘plab uchratish mumkin: bread and butter 

“kimningdir tirikchilik qilish yo‘li”, earn one’s bread “nonini 

topmoq”, bread and butter letter (a letter of thanks for hospitality) 

“mehmondorchilik uchun tashakkur xati”, shuningdek, o‘zbek 

tilidagi noumid shayton iborasiga muqobil bo‘la oladigan Hope is 

poor man’s bread (Umid – kambag‘al odamning nonidir) iboralari 

shular jumlasidandir.  

Kartoshka ko‘pchilik xalqlarning milliy taomi, ikkinchi non, 

muhim ozuqasi hisoblanadi. Gachi kartoshkaning vatani Gollandiya 

bo‘lsa-da, u inglizlarning asosiy ozuqasiga aylangan va mustamlaka 

davrida Amerikaga ko‘chgan. Amerikaliklarning kartoshkaga 

bo‘lgan qiziqishlari qator iboralarda o‘z aksini topgan. 

A hot potato iborasi “hal qilinishi qiyin bo‘lgan og‘ir muammo” 

ma’nosida ishlatiladi. Masalan, The university exam is a hot potato 

– Universitetga imtihon topshirish juda qiyin. Mazkur ibora aslida 

bolalarning “hot potato” (issiq kartoshka) o‘yinidan kelib chiqqan. 

“Hot potato” o‘yinida bolalar doira shaklida o‘tirib biron narsani 

qo‘lma-qo‘l qilib bir-birlariga uzatadilar. Bu narsa issiq kartoshkani 

ifoda etadi. Shuning uchun o‘yin shartiga ko‘ra, qo‘lga olingan 

narsa darhol boshqa birovga oshirilishi kerak bo‘ladi. O‘yin oxirida 

qo‘lida kartoshka qolgan bola kuygan hisoblanadi. A hot potato 

iborasi ana shu o‘yin asosida shakllangan.  



 

 

~ 110 ~ 

A big potato “muhim shaxs”ni anglatadi. Uzzukun uyda o‘tirib, 

televizor ko‘radigan odamlarga nisbatan a couch potato 

frazeologizmi ishlatiladi1. Mazkur ibora divanda o‘tirib, televizor 

ko‘rib chips yeyishga odatlangan amerikaliklarning milliy 

xarakterini yaxshi ochib bera oladi. Ruslar uchun kartoshka nochor 

ovqatlanish etaloni bo‘lib, uni сидеть на одной картошке 

frazeologizmi misolida ko‘rish mumkin. 

Sariyog‘ G‘arb xalqlari dasturxonining atributi hisoblanadi. Shu 

bois ingliz tilida tarkibida sariyog‘ komponenti ishtirok etgan 

iboralar sermahsul qo‘llaniladi. Masalan, butter up iborasi biron 

kishining fikrini o‘zgartirishga harakat qilish uchun uni haddan ortiq 

maqtash yoki unga yoqadigan xatti-harakatlar qilishni ifodalaydi. 

Mazkur iboraga o‘zbek tilidagi tilyog‘lamalik qilmoq frazeologizmi 

muqobil, turk tilidagi yağ çekmek frazeologizmi esa to‘la ekvivalent 

bo‘la oladi.  

G‘arb xalqlarining nonushta dasturxonini pishloqsiz tasavvur 

qilish qiyin. Shunga ko‘ra, ingliz tilida tarkibida pishloq so‘zi 

ishtirok etgan iboralar keng tarqalganini kuzatish mumkin. 

Jumladan, “u kompaniyada muhim rol o‘ynaydi” ma’nosida he is a 

big cheese in the company iborasi qo‘llaniladi.  

“My brother and I are as different as chalk and cheese” iborasi 

“akam va men bir-birimizdan keskin farq qilamiz”, ya’ni “akam va 

men bir-birimizga mutlaqo o‘xshamaymiz” ma’nosini anglatadi. 

Zero, pishloq va bo‘r butunlay boshqa-boshqa narsalardir. Mazkur 

iborani o‘zbek tiliga “juda katta, beqiyos farq” ma’nosini 

ifodalaydigan yer bilan osmoncha iborasi vositasida tarjima qilish 

mumkin.  

A Big Cheese iborasi “muhim odam” ma’nosidagi kesatiqni 

ifodalaydi. Ma’lumki, ba’zi pishloqlarning hidi juda o‘tkir bo‘ladi. 

Ayniqsa, katta pishloqning hidi yanada kuchli bo‘ladi. Ana shu 

yoqimsiz hid iboradagi kesatiq, istehzo ma’nosining shakllanishiga 

sabab bo‘lgan: If you want a raise in pay, you have to be nice to the 

big cheese – Agar maoshingiz kotarilishini xohlasangiz, rahbaringiz 

bilan yaxshi munosabatda bo‘lishingiz kerak.  

 
1 Chunli Yang. Cultural Differences on Chinese and English Idioms of Diet and the Translation 

// English Language Teaching. Vol. 3, №1. March, 2010. –P. 149. 



 

 

~ 111 ~ 

Xitoy, koreys va yapon madaniyatida guruch asosiy ozuqa 

bo‘lib, u non vazifasini o‘taydi. Guruch hamisha Uzoq Sharq 

dasturxonining muhim atributi bo‘lib kelgan. Xitoy tilida 

“guruch”ning ramzi “mi” ieroglifi bilan shakllangan juda ko‘p 

iboralarni kuzatish mumkin: qiao fu nan wei wu mi zhi chui – uy 

bekasi qanchalik aqlli bo‘lmasin, masalliqsiz ovqat pishira olmaydi 

yoki bai yang mi yang bai yang ren – har kimning aqli, tashqi 

ko‘rinishi va boshqalarni muhokama qilish usuli farq qiladi; bu weu 

wu dou mi zhe yao iborasi – foyda qarshisida ham o‘z prinsiplaridan 

voz kechmaydigan insonni tasvirlash uchun ishlatiladi1.  

Xitoy tilidagi “生” iborasini so‘zma-so‘z “yaxshi pishmagan 

(qaynatilmagan) guruch”, deb tarjima qilish mumkin. Mazkur ibora 

“biron bir ish yomon boshlangandan keyin uni tuzatish qiyin 

bo‘ladi” ma’nosini anglatadi2.  

Xitoy tilidagi “生米煮成了熟” (xom guruch qaynatilgandan 

keyin tayyor bo‘ladi)ni o‘zbek tilida “endi o‘zgartirib, avvalgi 

holatga qaytarib bo‘lmaydi” ma’nosidagi bo‘lar ish bo‘ldi, bo‘yog‘i 

sindi yoki g‘isht qolipdan ko‘chdi iboralari vositasida tarjima qilish 

mumkin. Shuningdek, Xitoyda ishdan bo‘shatilgan, ishini yo‘qotgan 

odamga nisbatan砸自己的锅 “u qozonini sindirdi” (ya’ni guruchli 

qozonini) degan iboraning mavjudligi ham guruchning rizqu nasiba 

ramzi ekanligini ko‘rsatadi3. 

Iste’mol qilinadigan taom nomlari mavjud bo‘lgan frazeologik 

birliklar ham ko‘p hollarda milliy xususiyatga ega bo‘ladi: osh 

bermoq “to‘y-marosim munosabati bilan katta qozonda palov 

damlatib, ziyofat o‘tkazmoq: Xuddi shu o‘g‘il tug‘ilganda Pirimqul 

hoji qo‘y ham, ho‘kiz ham so‘ydirib, yurtga osh berdi ; tog‘ni tolqon 

qilmoq “har qanday katta va og‘ir ishni ham bajarmoq”: Undan 

 
1 Chunli Yang. Cultural Differences on Chinese and English Idioms of Diet and the Translation 

// English Language Teaching. Vol. 3, №1. March, 2010. –P. 151. 
2  Бейсембаев А.Р., Жак С.В. Языковая картина мира как производная национального 

менталитета Вестник инновационного Евразийского университета. Павлодар, 2012. // 

https://articlekz.com/article/13368. 
3  Усманова Ш. Xитой лингвомаданиятида тановул қилиш таомилининг ўзига хос 

хусусиятлари // Xitoyshunoslikning dolzarb masalalari: filologiya, falsafa, tarix, iqtisod va 

siyosat. XII ilmiy-amaliy konferensiya materiallari. –Toshkent: TDShI, 2015-yil 28-noyabr. –B. 

32. 

 



 

 

~ 112 ~ 

keyin charchamaguningcha chopma, ayni qizishgan vaqtingda, 

g‘ayrating kelib, tog‘ni tolqon qilaman deganingda dam ol, 

birpasgina dam ol!  

O‘zbek xalqi kiyinish madaniyati nuqtayi nazaridan ham 

dunyodagi xalqlarning oldingi saflarida turadi. Bir necha ming yillar 

ilgari ota-bobolarimiz egniga yaktak-lozim, oyoqqa kovush-maxsi, 

etik, boshga shabpo‘sh, do‘ppi, telpak, ustga chopon, to‘n kiyib, 

belga belbog‘, qars boylashgan. Shuning uchun ham xalqimizda 

erkak kishilikni ramziy ifodalash xususida “belingda belbog‘ing 

bormi?” degan ibora qolgan.  

Har bir xalqning o‘ziga xos kiyim-kechak nomlari va realiyalari 

ham milliy frazeologizmlarni hosil qilishda asos vazifasini o‘taydi. 

Masalan, to‘nini teskari kiyib olmoq “o‘chakishgan holda qasarlik 

qilmoq”, do‘ppini osmonga otmoq “juda xursand bo‘lmoq”, do‘ppi 

tor keldi “iloj-imkonsiz og‘ir ahvolga tushmoq”, bir-ikki yaktakni 

ortiqroq yirtgan “yoshi kattaroq, turmush tajribasi ko‘proq” 

chorig‘ini sudramoq “zo‘rg‘a-zo‘rg‘a, amal-taqal qilib yashamoq”, 

paytavasiga qurt tushdi “xotirjamligi buzilib, bir yerda tinch tura 

olmaslik”, turk tilida Ali’nin külâhını Veli’ye Veli’nin külâhını 

Ali’ye giydirmek “puli bo‘lmagani holda, birovdan olgan pulni 

boshqasiga, boshqasidan olganini yana boshqa birovga berib kun 

ko‘rmoq”, Bir don bir gömlek “yarim yalang‘och holda” iboralari 

shular jumlasidandir.  

O‘zbek xalqi turmushida kundalik hayotda ishlatiladigan uy-

ro‘zg‘or buyumlari ham muayyan frazeologizmlarni 

shakllantirganini ko‘rish mumkin: ko‘rpasiga qarab oyoq uzatmoq 

“imkoniyatini hisobga olib ish tutmoq”: Ha, onang ko‘rpasiga 

qarab oyoq uzatsin, uqdingmi?; chovlisini solmoq “aralashmoq”: 

Nigoraga hayronman, har narsaga o‘z chovlisini solavermay, 

tinchgina yursa nima qilarkin. 

Ayrim frazeologizmlar tarkibida keladigan miliiy cholg‘u 

asboblari nomlari ham iboralarga milliy ruh bag‘ishlaydi. Masalan, 

o‘zbek tilida “ro‘yobga chiqishi aniq bo‘lmagan narsa haqida 

hovliqmalik bilan vaqtidan oldin gapirmoq” ma’nosida to‘ydan 

ilgari nog‘ora qoqmoq frazemasi qo‘llaniladi. Yoki rus tilida 

“birovning ko‘rsatmasi bilan biror ish qilmoq” ma’nosining obrazli 



 

 

~ 113 ~ 

ifodasi uchun плясать под чью-либо дудку frazeologizmidan 

foydalaniladi. Uni o‘zbek tilida birovning nog‘orasiga o‘ynamoq 

shaklida berish mumkin.  

Turli geografik joy nomlari ham frazeologik birliklarning 

tayanch komponentlari vazifasida keladi. Masalan, o‘zbekcha 

frazeologik birliklar tarkibida O‘zbekiston hududida joylashgan 

shahar, qishloq, daryo va sahrolar nomlari uchraydi. Frazeologik 

birliklar tarkibida qo‘llanilgan toponimlar o‘zlari jonlantiradigan 

sifat va belgilar, chunonchi, uzoqlik, saxiylik, taqvodorlik kabi 

alomatlar timsollari sifatida namoyon bo‘ladi: Beva xotinga 

Buxorodan it xuradi, onasini Uchqo‘rg‘ondan ko‘rsatmoq 

frazeologik birliklari tarkibidagi “Buxoro”, “Uchqo‘rg‘on”, до 

Москвы не перевешаешь, кричать во всю Ивановскую 

frazeologizmlari tarkibidagi “Moskva”, “Ivanovskaya” O‘zbekiston 

va Rossiya hududlarida joylashgan geografik nomlar bo‘lsa, язык 

до Киева доведет, tuxumi Bag‘doddan kelibdimi?, Do in Rome as 

the Romans do nomlaridir 1  yoki “umid qilgan, kutgan narsaning 

teskarisi bo‘lib chiqdi” ma’nosidagi Göründü Sıvas’ın bağları, “bu 

ish hozircha bo‘lgani bilan keyinchalik orqasidan g‘avg‘o chiqadi” 

ma’nosidagi Karaman’ın koyunu, sonra çıkar oyunu tarkibida 

foydalanilgan “Kiyev”, “Bag‘dod”, “Rome (Rim)”, “Sıvas”, 

“Karaman” shaharlari rus, o‘zbek, ingliz va turk xalqlari uzoq asrlar 

davomida munosabat-muloqotda bo‘lib kelgan shahar nomlaridir. 

Frazeologizmlarning shakllanishida biron bir mahalliy 

hunarmandchilik yoki sanoatning ham muayyan ta’siri kuzatiladi. 

Jumladan, Rossiyadagi Tula shahri o‘zining samovarlari, ingliz 

shahri Newcastle esa ko‘mir sanoati bilan mashhurdir. Bu kabi 

xususiyatlar ездить в Тулу со своим самоваром yoki to carry 

coals to Newcastle singari frazeologik birliklarni yuzaga chiqargan. 

Frazeologik birliklarning tayanch komponenti sifatida tarixiy va 

diniy-mifologik mashhur shaxslarning nomlari kelishi mumkin: 

Xo‘ja ko‘rsinga “shunchaki nomigagina”, Musoning alamini Isodan 

olmoq “aybdor chetda qolib, aybsiz kishiga qarshi ish tutmoq”, 

Xizrni yo‘qlasam bo‘lar ekan “kimnidir ko‘rish istagi qo‘qisdan 

ro‘yobga chiqqanda aytiladigan ibora”. Turk tilida: Bir Köröğlü bir 

 
1 Мусаев Қ. Таржима назарияси асослари. Дарслик. –Тошкент: Фан, 2005. – Б. 239. 



 

 

~ 114 ~ 

Ayvaz “bola-chaqasi yo‘q er-xotin”, Derdini Marko Paşa’ya anlat 

“dardini eshitadigan hech kim yo‘q”.  

Har bir xalq atrofidagi borliqni o‘ziga xos o‘lchovlarda aks 

ettiradi. Shunga ko‘ra, o‘lchov birliklarini ifodalovchi ayrim hisob 

so‘zlari ham frazeologizmlarning ma’lum guruhini shakllantiradi: 

“juda qisqa, juda oz vaqt davom etadigan” ma’nosidagi bir tutam 

(Bir tutam qish kuni Gulnor uchun bitmas-tugamas uzoq ko‘rindi), 

“qittak, ozgina” ma’nosidagi bir chimdim (Hazil-huzul, bir chimdim 

suhbatdan so‘ng Mirhaydar va O‘ktam paxta dalasiga yo‘l oldilar), 

“jindak, qittak, juda oz” ma’nosidagi bir shingil (Qani, shunaqa 

bemaza hazildan bir shingil ashula yaxshi), “juda yosh, deyarli 

go‘dak” ma’nosidagi bir qarich (Bir qarichligimdan yetim qolib, 

amakining xizmatida o‘tib ketganman) va h.k. Turk tilida ham 

quyidagi frazeologizmlarni kuzatish mumkin: Suat daha çok genç ve 

aklı bir karış havadadır (o‘ylamasdan xayoliga kelganini qiladigan); 

Fakat kral hazretleri bütün gece Feşafeş’i kovalamaktan dili bir 

karış dışarda soluyup duruyor (chopishdan, yurishdan yoki 

chanqash tufayli juda charchamoq); Zaten canım burnumda bir de 

kapıyı böyle beş karış suratla açarsan (xafa, qovog‘i solingan).  

Xullas, frazeologizmlar dunyo, obyektiv borliq va jamiyat 

haqida madaniy informatsiya tashuvchi lingvomadaniy birlik 

hisoblanadi. Shuning uchun ham frazeologik birliklar o‘zida xalq 

mentaliteti va madaniyatini saqlovchi “hikmatlar xazinasi” bo‘lib, 

ular avloddan-avlodga meros qilib qoldiriladi.  

O’zbek tilining frazeologik boyligi haligacha to‘liq 

to‘planmagan. Frazeologizmlar lingvomadaniy jihatdan 

o‘rganilmagan. Shuning uchun frazeologik birliklarni yig‘ish, 

tasniflash, lingvomadaniy nuqtayi nazardan tadqiq etish, ularni 

o‘zga madaniyat iboralari bilan qiyosiy o‘rganish bugungi o‘zbek 

tilshunosligi va linvomadaniyatshunosligining kechiktirib 

bo‘lmaydigan dolzarb masalalaridan biridir.  

  



 

 

~ 115 ~ 

Nazorat uchun savollar  

1. Tilning frazeologik fondi qanday ma’lumotlar manbayi 

sanaladi? 

2. Frazeologizmlarda nimalar haqidagi tasavvurlari 

mujassamlashgan bo‘ladi? 

3. Rus tilshunosi B. A. Larinning fikricha, frazeologizmlar 

nimani bilvosita aks ettiradi? 

4. F. I. Buslayev frazeologizmlarga qanday ta’rif beradi? 

5. V.A. Maslova frazeologizmlar haqida qanday gipotezani 

ilgari surgan?  

6. Frazeologizm va metaforalar qaysi jihati bilan boshqa atov 

birliklaridan ajralib turadi? 

7. V.N.Teliya tilning frazeologik tarkibini qanday izohlaydi? 

8. Urf-odatlar, an’analar va irimlar ta’sirida shakllangan 

frazeologizmlarga misollar keltiring. 

9.Tarkibida diniy-mifologik shaxs nomlari uchragan 

frazeologizmlarga misollar keltiring. 

10. Milliy realiyalarni ifodalovchi frazeologizmlarga misollar 

keltiring. 

 

Mustaqil ish topshiriqlari 

1. “Lingvomadaniyatshunoslik” fanining shakllanishida 

frazeologik birliklarning ahamiyatini ko‘rsatish. 

2. Turli lingvomadaniyatlardagi frazeologizmlarni qiyosiy tahlil 

qilish.  

 

Adabiyotlar 

1. Chunli Yang. Cultural Differences on Chinese and English 

Idioms of Diet and the Translation // English Language Teaching. 

Vol. 3, №1. March, 2010. –P. 148-154. 

2. Usmanova Sh. Tarjimaning lingvomadaniy aspektlari. 

Darslik. –Toshkent: TDShI, 2017. -256 b.  

3. Usmanova Sh., B.Mirsharipova. Frazeologizmlarni tarjimada 

berish usullari // Лингвист. Илмий мақолалар тўплами. VI.–

Тошкент: Akademnashr, 2017. –Б. 43-46.  



 

 

~ 116 ~ 

4. Алефиренко Н.Ф. Лингвокультурология. Ценностно-

смысловое пространство языка.Учебное пособие. –М.: Флинта, 

Наука, 2010. -224c. 

5. Маслова В. А. Лингвокультурология. Учебное пособие 

для студентов высших учебных заведений. –М.: Изд. Центр 

«Академия», 2001. -208 c. 

6. Маҳмудов Н. Тил. –Тошкент: Ёзувчи, 1998. -40 б.  

7. Миртожиев М., Маҳмудов Н. Тил ва маданият. –

Тошкент: Ўзбекистон, 1992. -110 б.  

8. Раҳматуллаев Ш. Ўзбек тилининг фразеологик луғати. – 

Тошкент: Қомуслар Бош таҳририяти, 1993. -380 б.  

9. Сатторов М. Ўзбек удумлари. – Тошкент, 1993.  

10. Телия В.Н. Русская фразеология: семантический, 

прагматический и лингвокультурологический аспекты. –М.: 

Школа “Языки русской культуры”, 1996. -286 с. 

11. Усманова Ш. “Ўзбек тилининг фразеологик луғати”да 

миллий-маданий коннотацияли фразеологизмларнинг 

берилиши // Тилшуносликнинг долзарб масалалари. Тошкент: 

ЎзМУ, 2015. –Б. 27-30.  

12. Қўчқортоев И. Абдулла Қаҳҳорнинг фразеологик 

маҳорати. Филол. фанлари номзоди ... дисс. –Тошкент, 1965. -

222 б. 

 

 

 

 

 



 

 

~ 117 ~ 

12-MA’RUZA 

O‘XSHATISHLARNING LINGVOMADANIY TAHLILI  

  

Reja:  

1. O‘xshatish va uning turlari  

2. Turli lingvomadaniyatlardagi o‘xshatishlarning qiyosiy tahlili 

  

Tayanch so‘z va iboralar: o‘xshatish-qiyoslash, erkin 

o‘xshatish, turg‘un o‘xshatish, o‘xshatish subyekti, o‘xshatish 

etaloni, belgilar o‘lchovi, o‘xshatish qurilmasi, lingvomadaniyat, 

mifopoetik manba, dunyoni obrazli qiyoslash. 

  

12. 1. O‘xshatish va uning turlari 

O‘xshatishlar tashqi dunyoni bilishning eng qadimiy usullaridan 

hisoblanadi. O‘xshatishlar muayyan xalqning ilk tafakkur tarzini va 

tasavvurlarini tamsil etadi. Ularda ma’lum davrda yashagan 

ajdodlarimizning kechinmalari, tasavvurlari muhrlangan bo‘ladi.  

 

 

 

 

 
 

Turkiy xalqlar tafakkurini ifodalashda o‘xshatishlarning o‘ziga 

xos o‘rni haqida Mahmud Koshg‘ariyning “Devonu lug‘otit turk” 

asarida alohida ta’kidlangan: “Biron xotin tuqqanda doyadan: tulki 

tug‘dimi yoki bo‘rimi deb so‘raladi. Ya’ni qizmi yoki o‘g‘ilmi 

demakdir. Qizlar aldoqchi hamda yalinchoq bo‘lganliklari uchun 

tulkiga, o‘g‘il bolalar ulardagi botirlikka asosan bo‘riga 

o‘xshatiladi” 1 . Bu o‘rinda tulkidek qiz, bo‘ridek yigit o‘xshatish 

qurilmasining faqat tulki va bo‘ri etaloni qo‘llangan bo‘lib, uni 

o‘xshatishning qisqargan shakli – metafora deyish mumkin.  

O‘rta Osiyo xalqlarining qoraxoniylar davridagi hayotini har 

tomonlama yoritib bergan Yusuf Xos Hojibning “Qutadg‘u bilig” 

asarida hoqonlarga xos fazilatlarni namoyon etadigan quyidagi 
 

1 Маҳмуд Кошғарий. Туркий сўзлар девони (Девону луғотит турк). I. –Тошкент: ЎзФА, 

1963. –Б. 404.  

Oxshatishlar – har bir xalqning lingvomadaniy boyligi 

bo‘lib, ular milliy dunyoqarash, dunyodagi predmet, hodisa 

va harakatlarni milliy tasavvurlarga ko‘ra taqqoslash, 

qiyoslashdir.  



 

 

~ 118 ~ 

o‘xshatishlar qayd qilingan: “Hoqon... jangda arslonning yuragiga 

ega bo‘lishi lozim... yovvoyi to‘ng‘izdek qaysar; bo‘ridek kuchli; 

ayiqdek jasur bo‘lishi kerak; ho‘kizdek..., hakkadek..., qarg‘adek..., 

tulkidek..., tuyadek..., arslondek... va boyqushdek... bo‘lishi lozim”1.  

Insonning dunyoni bilishida o‘xshatish-qiyoslash benihoya katta 

o‘rin tutadi. Ikki yoki undan ortiq predmet yoki tushunchani 

o‘xshash yoki farqli jihatlarini aniqlash maqsadida qiyoslash, 

taqqoslash tashqi dunyoni bilishning eng keng tarqalgan mantiqiy 

usullaridan biri sifatida inson faoliyatining deyarli barcha sohalarida 

kuzatiladi. Bu behad muhim mantiqiy kategoriya, tabiiyki, tilda ham 

o‘z aksini topadi2.  

Professor N. Mahmudov o‘zbek tilidagi o‘xshatishlarni to‘rt 

unsurga ajratib, ularni o‘xshatish subyekti, o‘xshatish etaloni, 

o‘xshatish asosi va o‘xshatishning shakliy ko‘rsatkichi deb 

nomlaydi. “...o‘xshatishlar o‘ziga xos obrazli tafakkur tarzining 

mahsuli sifatida yuzaga keladi. Shuning uchun ham ular nutqda 

hamisha badiiy-estetik qimmatga molik bo‘ladi, nutqning 

emotsional-ekspressivligi, ifodaliligi, ta’sirchanligini ta’minlashga 

xizmat qiladi. O‘xshatishlarning ikki turi, ya’ni: 1) individual-

muallif o‘xshatishlari yoki erkin o‘xshatishlar va 2) umumxalq yoki 

turg‘un (doimiy) o‘xshatishlar farqlanadi”3.  

 
Erkin o‘xshatishlar muallifning o‘ziga xos original 

o‘xshatishlari bo‘lib, u yozuvchining mahoratini belgilaydi. 

Masalan, Oybek she’riyati o‘ziga xos original o‘xshatishlarga 

boyligi bilan ajralib turadi:  
 

1 Radlov W. Das Kutadku Bilik des Yusuf Chass Hadschib aus Balasagun. –St-Petersburg, 1891-

1910. –P. 205-206. 
2 Маҳмудов Н. Семантико-синтактическая асимметрия в простом предложении узбекского 

языка: Дисс. ...док-ра филол.наук. –Ташкент, 1984. -Б 259. 
3  Маҳмудов Н., Худойберганова Д. Ўзбек тили ўхшатишларининг изоҳли луғати. –

Тошкент: Маънавият, 2013. –Б. 5. 



 

 

~ 119 ~ 

Men ipak qurti kabi 

Xayolimga o‘raldim. 

Tuyg‘ularim girdobi 

Orasida yo‘qoldim. 

 “Parchada murakkab hissiy holatning go‘zal va real tasviri 

berilgan bo‘lib, bu hissiy holatning asosiy va ajoyib mazmuni 

birinchi ikki misrada o‘zining juda ham nozik ifodasini topgan, 

keyingi ikki misra esa ana shu ifodani yana ham aniqlashtirgan. 

“Ipak qurti kabi” tarzidagi o‘xshatish etaloni ayni o‘rinda nihoyatda 

original va ayni holat uchun juda ham mos. Ma’lumki, ipak qurti 

ipak chiqarib o‘zini o‘zi o‘raydi va pilla hosil bo‘ladi, o‘zi esa uning 

ichida qolib ketadi, pilla – oppoq, u ana shu oqlik ichra pinhon 

bo‘ladi. Shoir esa o‘z xayoliga o‘raladi, uni oq, pilladay oppoq 

xayollar, olovli tuyg‘ular girdobi o‘zining besarhad bag‘riga oladi, 

shu oppoq bag‘rida shoir pinhon bo‘ladi. Teran va tarang 

mutanosiblik, o‘xshashi yo‘q, haqiqiy oybekona o‘xshatish. Bu 

o‘xshatishning poetik salohiyati shundaki, shoir u orqali faqatgina u 

yoki bu darajada tasavvur qilish mumkin bo‘lgan hissiy holatni qo‘l 

bilan ushlab ko‘rish mumkin bo‘lgan darajada “moddiylashtirib” 

yorqin surat drajasida lo‘ndalashtirib ko‘rsatgan”1.  

O‘xshatish qurilmalaridan farqli o‘laroq, o‘xshatishga 

asoslangan matnlarda “o‘xshatish asosi, ya’ni ikki obyektni o‘zaro 

o‘xshatish uchun asos bo‘lgan referent so‘z orqali emas, balki 

jumlalar orqali voqe bo‘ladi. Masalan: Ilk muhabbat bahor 

osmonidagi bulutga o‘xshaydi. Oppoq. Pokiza. Shaffof... Na 

qo‘lingiz bilan tutasiz. Na ortidan yugurib yetasiz... Shamol uni 

qayoqqa olib ketishini ham bilmaysiz... Birinchi muhabbatning 

ko‘pincha natijasiz tugashi balki shundadir... (O‘.Hoshimov. Daftar 

hoshiyasidagi bitiklar)2.  

Xalq og‘zaki ijodida o‘xshatishlar muhim ahamiyat kasb etadi. 

“...baxshi yoki ertakchi ham asarga o‘z individual o‘xshatish, 

qiyoslashlarini kiritishi mumkin. Ammo bu ham an’anaga, epik ijod 

qonuniyatiga mos kelmasa, asar sujetiga singishmaydi, uning 

“yotligini” xalq darrov anglab oladi. O‘zida xalqning an’ana, udum, 

 
1 Миртожиев М., Маҳмудов Н. Тил ва маданият. –Тошкент: “Ўзбекистон”, 1992. –Б. 96-96.  
2 Худойберганова Д. Матннинг антропоцентрик тадқиқи. –Тошкент: Фан, 2013. –Б. 97-98.  



 

 

~ 120 ~ 

marosim, fikr tarzini ifoda etgan detalgina xalqona obrazning 

ma’nosini ochishi, kengaytirishi mumkin”1. 

Turg‘un o‘xshatishlarning mohiyati shundan iboratki, ularda 

o‘xshatish etalonida ifodalangan obraz barqarorlashgan bo‘ladi, 

bunday o‘xshatishlar, garchi muayyan shaxs yoki ijodkor tomonidan 

qo‘llangan bo‘lsa-da, vaqt o‘tishi bilan til jamoasida urfga kirib, 

doimiy ifodalar sifatida turg‘unlashgan, umumxalq tili leksikonidan 

joy olib ulgurgan bo‘ladi. Bunday o‘xshatishlar xuddi tilda tayyor 

birliklar kabi nutqqa olib kiriladi2. 

Tildagi o‘xshatishlarni tadqiq etgan tilshunoslarning aksariyati 

turg‘un o‘xshatishlarning idiomalarga yaqin turishini yoki idioma 

maqomida bo‘lishini, ular ko‘p asrlar mobaynida kishilar nutqida 

qo‘llanish natijasi sifatida turg‘unlashib, so‘zlovchilar ongida 

muayyan modellar shaklida mustahkamlanib qolishini, o‘xshatish 

etalonining, ya’ni o‘xshatish asosidagi obrazning muayyan belgi-

predmet bilan muntazam va qat’iy bog‘liq bo‘lishini ta’kidlaydi3. 

Lingvomadaniyatshunoslikni ko‘proq turg‘un o‘xshatishlar 

qiziqtiradi. Negaki, “turg‘un o‘xshatishlar milliy ong jumbog‘ini 

yechishga imkon beradigan yorqin obrazli vositalardan biri 

hisoblanadi”, “dunyoni o‘ziga xos milliy tarzda ko‘rish o‘xshatish 

semantikasida aks etadi”4.  

 

12. 2. Turli lingvomadaniyatlardagi o‘xshatishlarning  

qiyosiy tahlili 

Har xil lingvomadaniyatlardagi turg‘un o‘xshatishlarni 

qiyoslash insonning xarakteri va xatti-harakati bilan bog‘liq bo‘lgan 

o‘xshatishlarning etaloni sifatida hayvon va jonivorlarni bildiruvchi 

so‘zlardan ko‘proq foydalanilganini ko‘rsatadi. Masalan, 

qiyoslanilgan tillarning aksariyatida tulki ayyorlik, aldoqchilik, 
 

1 Эшонқулов Ж. Фольклор: образ ва талқин. –Қарши: Насаф, 1999. –Б. 70. 
2  Маҳмудов Н., Худойберганова Д. Ўзбек тили ўхшатишларининг изоҳли луғати. –

Тошкент: Маънавият, 2013. –Б. 6. 
3  Некрасова Н. Сравнения общеязыкового типа в аспекте сопоставительного анализа 

художественных идиолектов // Лингвистика и поэтик. –М.: Наука, 1979. –С. 225; Лебедова 

Л. Устойчивые сравнения русского языка. –Краснодар: Кубинский ГУ, 2003. –С. 3; 

Хакимзянов Ф. О словаре устойчивых сравнений татарского языка // Российская 

тюркология. –Москва-Казань, 2010. -№2. –С. 80.  
4 Маслова В. А. Лингвокультурология. Учебное пособие для студентов высших учебных 

заведений. –М., 2001. –С. 133-134. 



 

 

~ 121 ~ 

yolg‘onchilik ramzi, etaloni sifatida faol ishlatiladi: tulkiday ayyor, 

tilki gibi (turkcha) хитрый как лиса (ruscha), as false as fox 

(inglizcha), you kathi (koreyscha). Mutaxassislarning ta’kidlashicha, 

G‘arb va slavyan lingvomadaniyatlarida, xususan, ingliz va rus 

tillarida as false as fox, хитрый как лиса turg‘un o‘xshatishlari 

mifopoetik manbalarga asoslanadi, chunki qadimgi tasavvurlarga 

ko‘ra, tulki jodugar hisoblangan, unda yo‘qolish, ko‘rinmaydigan 

bo‘lib qolish qobiliyati mavjud bo‘lgan1. Qayd qilingan xususiyatni 

Sharq lingvomadaniyatida, xususan, koreys va xitoy madaniyatida 

ham kuzatish mumkin. Koreys va xitoy mifologiyasida tulkining 

qizga aylanib qolishi keng tarqalgan. 

Lingvomadaniyatlarning aksariyatida turg‘un o‘xshatishlarni 

obraz va uning mazmuni jihatidan bir-biriga muqobilligi, muqoyasa 

obyektlarining o‘xshashligiga guvoh bo‘lamiz. Masalan, 

“befahmlik, beso‘naqaylik, qo‘pollik” ayiqday (o‘zbekcha), ayı gibi 

(turkcha), ko‘m kathi (koreyscha), как медведь (ruscha); “kuchli, 

qo‘rqmas”, “mardlik, jasorat” arslon kabi (o‘zbekcha), aslan gibi 

(turkcha); “semirmoq”, “ko‘p ovqat yemoq” cho‘chqaday 

(o‘zbekcha), As fat as a pig (inglizcha), tweji kathi (koreyscha); 

“ko‘p ovqat yemoq” molday (o‘zbekcha), so‘ kathi (koreyscha); 

“befahm” eshakday (o‘zbekcha), eşek gibi (turkcha), как осел 

(ruscha) va h.k. etalonlar vositasida ifodalanadi.  

Lingvomadaniyatlarning aksariyatida ayni o‘xshatish etalonlari 

turli belgilarning o‘lchovi sifatida qo‘llanilishi mumkin: o‘zbek 

tilida qo‘ydek “yuvoshlik”, turk tilida koyun gibi “ahmoq, dovdir”, 

“qaror berishda yoki xatti-harakatlarida boshqalarga tobe bo‘lgan”, 

rus tilida овца etaloni “qo‘rqoqlik”; o‘zbek tilida bo‘riday 

“dovyurak, mard”, “g‘ajimoq, tish qayramoq”, turk tilida kurt gibi 

“ishning ko‘zini biladigan”, rus tilida как волк “och”; o‘zbek tilida 

ilonday “chaqmoq, zahar sochmoq”, “sovuq”, turk tilida yılan gibi 

“xoin, yoqimsiz”, rus tilida как змея “badjahl”; o‘zbek tilida itday 

“qopmoq”, “sadoqatli”, “akillamoq”, “yugurmoq”, “izg‘imoq”, 

“ergashmoq”, “ishlamoq”, “ichmoq” turk tilida köpek gibi 

“laganbardor”, rus tilida как собака “aqlli”; o‘zbek tilida ho‘kizday 
 

1 Панченко Н. Сравнение как средство дескрипции лжи и обмана // Основное высшее и 

дополнительное образование: проблемы дидактики и лингвистики. –Волгоград: ВГТУ, 

2000. –С. 138-143.  



 

 

~ 122 ~ 

“qaysar”, “katta, qo‘pol”, “kuchli”, “ishlamoq”, turk tilida öküz gibi 

“ahmoq, tushunchasiz”; o‘zbek tilida maymunday “sakramoq, 

irg‘ishlamoq”, “o‘ynatmoq”, turk tilida maymun gibi “g‘alati, kulgili 

harakatlar qilmoq”, “taqlidchi” va h.k.  

Ba’zi lingvomadaniyatlar uchun me’yoriy hisoblangan 

o‘xshatish etalonlari boshqa xalqlarning lisoniy mental an’analari 

uchun begona bo‘lishi mumkin. Masalan, o‘zbeklarda xushbichim 

qomatli ayollarga sarvday, turklarda gavdali ayollarga at gibi 

o‘xshatishi qo‘llaniladi. Hindlarda sohibjamol qizning yurishi 

filning ulug‘vor va mahobatli qadam tashlashiga muqoyasa qilinadi. 

Yoki hind ayoli sigirga qiyoslanganda u xursand bo‘ladi, chunki 

hind xalqining idrokida sigir go‘zallik timsoli sifatida gavdalanadi. 

Shuningdek, Hindistonda sigir muqaddas hayvon sanaladi.  

O’zbek lingvomadaniyati uchun ayollarning yuzini oyga, 

olmaga, ba’zan kulchaga, inglizlarda olchaga, atirgulga (as red as a 

cherry /rose/), xitoy va koreyslarda o‘rikka, majnuntol novdasiga 

qiyoslash me’yor hol hisoblanadi.  

Xitoy va Koreyada ayollarni ilonga o‘xshatilsa, ular xursand 

bo‘lishadi. Chunki mazkur lingvomadaniyatlarda ilon donolik, 

go‘zallik va epchillik ramzi hisoblanadi. 

Ayni tushuncha turli lingvomadaniyatlarda o‘zgacha ifoda 

vositalari, ya’ni boshqacha o‘xshatish etalonlari vositasida aks 

ettirilishi mumkin. Masalan, baquvvat kishilarni o‘zbeklar filga, 

inglizlar otga muqoyasa qilishadi: filday baquvvat, strong as a 

horse. Yoki o‘zbeklar tinimsiz ishlaydigan, mehnat qiladigan 

kishilarni chumoliga (chumoliday), turklar esa ariga o‘xshatadilar 

(arı gibi). 

Dunyoni obrazli qiyoslash maqsadida istifoda etiladigan ba’zi 

o‘xshatish etalonlari boshqa lingvomadaniyatlarda frazeologizm 

yoki metafora ko‘rinishida namoyon bo‘lishi ham mumkin. 

Masalan, o‘zbek madaniyatida “imillamoq, sudralmoq” ma’nosida 

qo‘llaniladigan toshbaqaday etaloni koreys madaniyatidagi kabo‘k 

thata (toshbaqa minmoq) frazeologizmiga muqobil bo‘ladi. O‘zbek 

tilida “semirmoq”, “ko‘p ovqat yemoq”ni anglatgan cho‘chqaday 

o‘xshatish etaloni koreys tilida tweji (cho‘chqa) ko‘rinishida 

metaforaga aylanganini ko‘rish mumkin. Yoki rus tilida “qo‘rqoq” 



 

 

~ 123 ~ 

ma’nosi как заяц o‘xshatishi bilan, turk tilida tavşan yürekli 

metaforasi bilan ifodalanadi. 

Har bir lingvomadaniyatda shu xalqning mentalitetini, uning 

o‘ziga xos milliy-madaniy xususiyatlarini aks ettiruvchi turg‘un 

o‘xshatishlar mavjud bo‘ladi. Masalan, “o’zbek tilidagi musichaday 

beozor (odam) o‘xshatishini boshqa tillarda uchratish qiyin. 

Musichaday o‘xshatish etalonida milliy-madaniy konnotatsiya 

mavjud, unda “beozorlik” belgisining o‘zbekka xos ta’kidi yaqqol 

o‘z ifodasini topgan. Musichaga xos yumshoq tabiat va harakat 

o‘zbek idrokida ijobiy talqin topishidan tashqari, bu mushfiq qush 

haqidagi islomiy rivoyat ham musichaday etalonining an’anaga 

kirishiga ta’sir etgani ehtimoldan holi emas. Ana shu tariqa 

musichaday beozor turg‘un o‘xshatishi beozorlikning o‘zbekcha 

o‘lchovi sifatida tamoman milliy obraz maqomini olgan”1. Lekin 

hamma lingvomadaniyatlarda ham shunday emas. Masalan, ingliz 

tilida “beozorlik” timsoli sifatida “kabutar” qabul qilinganini 

kuzatish mumkin: As harmless as a dove (musichaday beozor). Yoki 

koreys tilida “sigirday beozor” birikmasini uchratish mumkin. 

Shuningdek, cin gibi o‘xshatishi turk tiliga xos milliy-madaniy 

konnotatsiyani ifodalab, u “aqlli, bilimdon” belgisini ifodalashga 

xizmat qiladi. Chunki turk xalq ertaklarida cin (jin, ajina) aqlli, 

epchil, abjir obraz sifatida talqin qilinadi.  

Turk madaniyatida mushuk asosiy uy hayvonlaridan biri 

hisoblanadi. U insonning eng yaqin do‘sti, ovunchog‘i, erkatoyi 

sanaladi. Buni turk xalqini uzoq yillar davomida yevropaliklar bilan 

yaqin qo‘shnichilik munosabatida yashaganligi bilan izohlash 

mumkin. Shuning uchun ham turk tilida kedi gibi (mushukday) 

o‘xshatishi vositasida yasalgan iboralar keng tarqalgan. Masalan, 

aybdorligi bois bir chekkada indamay o‘tirish holati süt dökmüş kedi 

gibi (sut to‘kib yuborgan mushukday) frazeologizmi bilan 

ifodalanadi. Erkalanish, kimgadir yaqinlashishga uringan kishilar 

uchun kedi gibi şımarmak (mushukday erkalanmoq), uyatchan 

odamlarga nisbatan kedi gibi masum (mushukday ma’sum), ishi har 

doim o‘ngidan kelgan, tegirmondan butun chiqqan odamga dört 

 
1  Маҳмудов Н., Худойберганова Д. Ўзбек тили ўхшатишларининг изоҳли луғати. –

Тошкент: Маънавият, 2013. –Б. 10-11.  



 

 

~ 124 ~ 

ayağı üzerine düşen kedi gibi (to‘rt oyog‘i ustiga tushgan 

mushukday), har qanday balodan, o‘limdan qutilib qolgan odamga 

kedi gibi dokuz canlı (mushukday to‘qqizta joni bor), bir joyda jim 

turolmaydiganlarga nisbatan kedi gibi tırmanmak (mushukday 

tirmalanmoq), birdan keskin harakat qilgan kishilarga nisbatan esa 

kedi gibi sıçramak (mushukday sakramoq) iboralari qo‘llaniladi. 

Ayol va erkaklarning muayyan xatti-harakatlari ham kedi gibi 

o‘xshatishli ibora vositasida tasvirlanadi. Masalan, ayollar uchun 

kedi gibi sokulur (mushukday suykalmoq), kedi gibi koyna girer 

(mushukday pinjiga kirmoq), kedi gibi hırçınlanmak (mushukka 

o‘xshab hurpayib olmoq) kabi iboralar ishlatiladi. Mart oyida 

mushuklarning mov bo‘lishi turk xalqining assotsiatsiyasida mart 

kedisi gibi (sho‘x, xotinboz erkaklarga nisbatan qo‘llaniladi) 

iborasini gavdalantiradi.  

Garchi mushuk uy hayvoni bo‘lsa-da, o‘zbek madaniyatida 

unga munosabat boshqa xalqlarning madaniyatidan sezilarli 

darajada farq qiladi. Binobarin, o‘zbek xalqining tushunchasida 

mushuk “sevimli, yoqimtoy” hayvon hisoblanmaydi. Tabiiyki, 

bunday munosabat tilda ham o‘z aksini topmasdan qolmaydi. 

Masalan, “qo‘rquv, hadik bilan harakat qilmoq” ma’nosidagi o‘g‘ri 

mushukday komparativ frazeologizmidan salbiy munosabatni 

ifodalash uchun foydalaniladi. Yoki shalvirash, bo‘shashish holati 

suvga tushgan mushukdek iborasi vositasida tasvirlanadi.  

O‘xshatishlar har bir xalqning iqlimi, fauna va florasi, 

joylashgan hududining o‘ziga xos xususiyatlaridan kelib chiqqan 

holda ham yaratiladi. Masalan, So‘fining tani shu topda Arabiston 

tog‘larining saratondagi toshlariday qizib yonardi (Cho‘lpon. 

Kecha va kunduz). Cho‘lpon tomonidan yaratilgan mazkur 

o‘xshatishda Arabiston iqlimining juda issiqligidan kelib chiqqan 

holda, Razzoq so‘fining ruhiy holati ifodalangan.  

Mif, ertak, doston va badiiy asar qahramonlari vositasida ham 

muayyan o‘xshatishlarning vujudga kelganligini kuzatish mumkin. 

Jumladan, o‘zbek tilida “baquvvat, pahlavon, gavdali, juda ham 

kuchli, bahodir” ma’nosida Alpomishday; rus tilida “jasur, botir” 

ma’nosida как Ахилл, ingliz tilida “jasur va botir” ma’nosida as 

brave as Robim Hood o‘xshatishlari qo‘llaniladi.  



 

 

~ 125 ~ 

Umuman, o‘xshatishlar har bir xalqning lingvomadaniy boyligi 

bo‘lib, ular milliy dunyoqarash, dunyodagi hodisalarni milliy 

tasavvurlarga ko‘ra taqqoslash, qiyoslash natijasida shakllanadi.  

 

Nazorat uchun savollar 

1. Lingvomadaniyatlarda o‘xshatishlar qanday o‘rin tutadi? 

2. O‘xshatish qanday hodisa? 

3. Mahmud Koshg‘ariyning “Devonu lug‘otit turk” asarida 

qaysi o‘xshatishlar keltirilgan?  

4. Erkin o‘xshatishga ta’rif bering.  

5. Turg‘un o‘xshatishga ta’rif bering.  

6. O‘xshatish etaloni sifatida qanday so‘zlardan ko‘proq 

foydalaniladi? 

7. O‘xshatishlar qanday shakllanadi?  

8. Lingvomadaniyatlarning o‘ziga xos milliy-madaniy 

xususiyatlarini aks ettirgan o‘xshatishlarga misollar keltiring.  

  

Mustaqil ish topshiriqlari 

1. O‘zbek tilidagi turg‘un o‘xshatishlarni lingvomadaniy tahlil 

qilish. 

2.Turli lingvomadaniyatlardagi o‘xshatishlarni qiyoslovchi 

assotsiativ eksperiment o‘tkazish. 

 
№ Stimul-so‘zlar 

(o‘xshatishlar) 

Peaksiya-so‘zlar  

(ma’nolari) 

1   

2    

3    

4    

5    

6   

7   

8   

9   

10   
 



 

 

~ 126 ~ 

Aabiyotlar 

1. Usmanova Sh. Tarjimaning lingvomadaniy aspektlari. 

Darslik. –Toshkent: TDShI, 2017. -256 b.  

2. Воробьев В.В. Лингвокультурология: теория и методы. 

Монография. – М.: Изд-во РУДН, 2008. -240 с.  

3. Маслова В. А. Лингвокультурология. Учебное пособие 

для студентов высших учебных заведений. –М.: Изд. Центр 

«Академия», 2001. -208 c.  

4. Маҳмуд Кошғарий. Туркий сўзлар девони (Девону 

луғотит турк). I. –Тошкент: ЎзФА, 1963. -499 б. 

5. Маҳмудов Н. Семантико-синтактическая асимметрия в 

простом предложении узбекского языка: Дисс. ...док-ра 

филол.наук. –Ташкент, 1984.  

6. Маҳмудов Н., Худойберганова Д. Ўзбек тили 

ўхшатишларининг изоҳли луғати. –Тошкент: Маънавият, 2013. 

-320 б. 

7. Миртожиев М., Маҳмудов Н. Тил ва маданият. –

Тошкент: “Ўзбекистон”, 1992. -110 б.  

8. Панченко Н. Сравнение как средство дескрипции лжи и 

обмана // Основное высшее и дополнительное образование: 

проблемы дидактики и лингвистики. –Волгоград: ВГТУ, 2000. –

С. 138-143.  

9. Усманова Ш. Оламнинг лисоний манзарасини яратишда 

ўхшатишларнинг ўрни // Sharqshunoslik № 1. –Тошкент, 2015. –

Б. 76-81.  

10. Худойберганова Д. Матннинг антропоцентрик тадқиқи. 

–Тошкент: Фан, 2013. -136 б.  

11. Эшонқулов Ж. Фольклор: образ ва талқин. –Қарши: 

Насаф, 1999. -172 б. 



 

 

~ 127 ~ 

13-MA’RUZA 

METAFORA - MADANIYAT KO‘RSATKICHI  

  

Reja:  

1. Metafora tildagi universal hodisa 

2. Metaforalar tahlili 

 

 Tayanch so‘z va iboralar: metafora, obrazli-motivlashgan 

so‘z, tafakkur, madaniy belgi, ongning universaliyalari, hosila 

ma’no, milliy-madaniy dunyoqarash, ma’no referentlari, 

differensial-semantik metod.  

  

13. 1. Metafora tildagi universal hodisa 

Xizmat taqozosi bilan xorijiy davlatlarda bir muddat bo‘lib 

qaytganimdan keyin do‘stlarim va yaqinlarim ko‘pincha: “U 

yoqlarda ob-havo qanaqa ekan?” deb so‘rashadi. “Havosi juda dim, 

namli” deyman. Bu o‘ta jo‘n javob bo‘ladi va suhbatdoshlarimning 

men his qilganlarni menday his qilmaganliklarini payqayman. 

Shunda: “Kiyiming badaningga yopishib qoladi. Pardozlaring oqib 

ketadi. Baliqday nafas olasan” deb ma’joziy, metaforik 

tushuntirishga harakat qilaman. Ana shunda ularning yuz-ko‘zlarida 

o‘zlari bo‘lmagan mamlakatning ob-havosi haqida o‘zlari 

bo‘lgandek tasavvur hosil bo‘lganini ko‘raman.  

Zero, Gegel: “o‘z ma’nosida qo‘llaniladigan so‘z o‘z-o‘zidan 

tushunarli ifodadir, metafora esa boshqacha ifodadir”1, – deb yozgan 

edi. Qator adabiyotlarda metaforaning yashirin o‘xshatish ekanligi 

qayd qilinadi 2 . Binobarin, Aristotelning fikricha, o‘xshatish ham 

metaforadir, chunki ular o‘rtasida arzimagan farqlar mavjud, xolos. 

Masalan, u sherday tashlandi ifodasida o‘xshatish bor, agar ifoda 

sher tashlandi tarzida o‘zgartirilsa, metafora yuzaga keladi3.  

 

 

 
1 Гегель. –М., 1969. –С. 115.  
2 Арнольд И. Стилистика современного английского языка. –Л.: Просвещение, 1973. –С. 

146; Маҳмудов Н., Худойберганова Д. Ўзбек тили ўхшатишларининг изоҳли луғати. –

Тошкент: Маънавият, 2013. –Б. 9. 
3 Аристотель. Риторика / Античные риторики. –М.: МГУ, 1978. –С. 134.  



 

 

~ 128 ~ 

 

 

 

 

 

Ta’kidlash joizi, metafora hodisasi ikki ming yildan ortiq 

vaqtdan buyon dunyo filologiya ilmida tadqiq etib kelinayotgan 

bo‘lsa-da, badiiyat doirasidan, stilistika, ritorika doirasidan 

tashqariga chiqarilmadi. Yana ham to‘g‘rirog‘i, o‘tgan asrning 

boshlariga qadar metaforani fanga, fan tiliga terminologiyaga yot 

hodisa sifatida talqin etish ustuvorlik qilib keldi1. 

XX asrga kelib, ayniqsa, keying paytlarda kognitiv 

tilshunoslikning shakllanishi bilan metaforaga qarash butunlay 

o‘zgardi, uning ko‘lami kengaydi. Agar an’anaviy tushunishda 

“metafora” termini ostida bir so‘zning boshqasi bilan almashtirilishi 

nazarda tutilgan bo‘lsa, bugun aksariyat tadqiqotchilar metafora tom 

ma’noda fundamental bilish faoliyatining namoyon bo‘lishi 

ekanligini e’tirof etadilar2. 

Demak, metaforalarning mazmun jihati, shuningdek, ularga 

biriktirilgan madaniy konnotatsiyalar kognitiv bilishning manbasiga 

aylanib bormoqda. Shuning uchun ham obrazli-motivlashgan so‘zlar 

(metaforalar) madaniy belgilarning ko‘rsatkichiga aylanadi. 

Lingvomadaniyatshunoslikni metaforalarning aynan mana shu jihati 

qiziqtiradi.  

Kognitiv tilshunoslikning taniqli vakili J.Lakoff hamda mashhur 

faylasuf M.Jonson metaforalarni shunday izohlashadi: “Metaforalar 

nafaqat kundalik hayot, nafaqat til, balki tafakkur va faoliyatimizga 

ham kirib boradi. Bizning kundalik tushunchaviy tizimimiz ham o‘z 

mohiyatiga ko‘ra metaforikdir”3. J.Lakoff va M.Jonson tadqiqotida 

tahlil etilgan vaqt bu – pul, vaqt bu – cheklangan zaxira, vaqt bu – 

qimmatbaho buyum kognitiv metaforalari o‘zbek tilida 

 
1 Маҳмудов Н., Одилов Ё. Сўз маъно тараққиётида зиддият. Ўзбек тили энантиосемик 

сўзларининг изоҳли луғати. –Тошкент: “Akademnashr”, 2014. -Б. 8.  
2 Чернышова Л.А. Отраслевая терминология в свете антропоцентрической парадигмы. –

М.: МГОУ, 2010. –С.158.  
3 Lakoff G., Johnson M. Metaphors we live. –Chicago: University of Chicago press, 2008; 

Лакофф Дж., Джонсон М. Метафоры, которыми мы живем (перевод Н.В. Перцова) // 

Теория метафоры. –М., 1990. –С. 387-416.  

Metafora (yun. metaphora - ko‘chirish) – hosila ma’no 

yuzaga kelishi, u biron predmet nomini boshqa predmetga 

o‘xshashligini e’tiborga olib ko‘chirishdir. 



 

 

~ 129 ~ 

so‘zlashuvchi nutq egalari tezaurusida ham mavjudligi (Masalan: 

Bu ishga ko‘p vaqt sarfladim; Vaqtim tugay deyapti; Behuda ishlar 

vaqtni o‘g‘irlaydi) bir qator kognitiv metaforalarning kognitiv-

semantik universaliya ekanligidan dalolat beradi1. 

Tadqiqotlarda metaforalar ongning universaliyalari sifatida 

belgilangan. Zamonaviy psixologlar dunyoni metaforalar asosida 

ko‘rishni insonning genezisi va madaniyati bilan bog‘lashga harakat 

qilishadi. Bobo tilning metaforik xususiyatga ega bo‘lgani, 

protokommunikatsiyaning esa metaforalar darajasida amalga 

oshirilgani haqida taxmin qilinadi.  

Metafora tildagi universal hodisa bo‘lib, u barcha tilga xosdir. 

Uning universalligi makonda va zamonda, til strukturasida hamda 

uning vazifalarida namoyon bo‘ladi. Metafora o‘zida fundamental 

madaniy qadriyatlarni aks ettiradi, zero, u milliy-madaniy 

dunyoqarashga asoslangandir2.  

“Metafora hosila ma’no yuzaga kelishi hodisalarining faoli 

hisoblanadi. U tilshunoslikda qayd etilishicha, hosila ma’no yuzaga 

kelishining hosil qiluvchi va hosila ma’no referentlari o‘zaro 

o‘xshash kelishiga asoslanadi”3.  

Ba’zi mutaxassislarning fikricha, “metafora – o‘xshatishning 

qisqargan shakli”. Professor M. Mirtojiyevning yozishicha, “bu fikr 

ham o‘rni bilan to‘g‘ri”dir. “Masalan, o‘zbek tilida tokni 

zararlaydigan oidium kasalligini kul so‘zining hosila ma’nosi 

ifodalaydi. Uni “kulga o‘xshash kasallik” o‘xshatish qurilmasining 

qisqargan shakli deyish juda to‘g‘ri bo‘ladi. Bu o‘rinda o‘xshatish 

subyekti tushib qolib, o‘xshatish qurilmasining faqat kul etaloni 

butun ma’nosini o‘zida saqlagan va o‘xshatishning qisqargan shakli 

– metafora yuzaga kelgan. Ya’ni buni metaforaning ayrim ko‘rinishi 

sifatida ko‘rsatish mumkin”4. 

 
1 Худойберганова Д. Матннинг антропоцентрик тадқиқи. –Тошкент: Фан, 2013. –Б. 49.  
2 Маслова В. А. Лингвокультурология: Учеб. пособие для студ. высш. учеб, заведений. –

М.: Издательский центр «Академия», 2001. –С.88, 91.  
3  Baldinger K. Die Senasiologie. –Berlin: Akademie Verlag, 1957. –S. 87; Арнольд И.В. 

Лексикология современного английского языка. –М.: Флинта, 2012. –С. 70; Ҳожиев А. 

Семасиология // Ўзбек тили лексикологияси. –Тошкент: Фан, 1981. –Б. 221 ва бошқа 

манбалар.  
4 Миртожиев М. Ўзбек тили семасиологияси. –Тошкент: Мумтоз сўз, 2010. –Б.95.  



 

 

~ 130 ~ 

N.D.Arutyunovaning qayd qilishicha, metaforada yolg‘on va 

haqiqat o‘zaro birlashadi... Metafora nafaqat qisqargan o‘xshatish, 

shu bilan birga, qisqargan qarama-qarshilik hamdir1.  

Metaforalarni ham xuddi o‘xshatishlar singari turg‘un va 

individual-muallif metaforalariga ajratish mumkin. Turg‘un 

metaforalarga dunyo – bu – teatr, dunyo – bu – kitob, sevgi – bu – 

olov, vaqt bu – pul va h.k. misol bo‘ladi.  

Individual-muallif metaforalariga N.Eshonqulning “Tun 

panjaralari” nomli qissasidan olingan quyidagi mikromatndagi 

metaforalarni misol qilib ko‘rsatish mumkin: “...Sen nega meni bu 

xilvatga, bu zulmatgan tashlab ketding? Nega qalbimdagi imon 

chiroqlarini o‘chirding? Axir sendan buni kutmagandim-ku? Mana 

shu kichkina ko‘rimsiz yuragimda muhabbatning kemalari suzib 

yurardi-ku? Sen nega meni yolg‘izlikning yirtqich quzg‘unlariga 

tashlab ketding? Nega meni umidsizlikning oq ayiqlariga yem qilib 

tashlab ketding?”2.  

Umuman, metaforalarni yaratish mexanizmi quyidagicha 

bo‘ladi: turli mantiqiy sinflar orasidan umumiy xususiyatlar va 

belgilar asosida tenglashtirilgan ikki xil predmet tanlab olinadi. 

Masalan, bosh – “tananing bo‘yindan yuqorigi, oldingi qismi”; 

boshdagi yuqori, oldingi qismlik xususiyati “sabzavotning yumaloq 

o‘rami” hosila ma’noga ko‘chirilishi mumkin. Masalan, o‘zbek 

tilida: bir bosh piyoz; turk tilida: bir baş soğan.  

Metaforalar ma’lum “vaqt o‘tishi bilan o‘zining estetik 

qimmatini, yangiligini yo‘qotishi mumkin”. Masalan, stolning 

oyog‘i, shishaning og‘zi va h.k. Bunday holatlarda mazkur 

metaforalar obrazlilik yaratish vositasi sifatida iste’moldan chiqadi. 

Umuman, metaforalar tez eskirib, o‘rniga yangisi kelib turishi bilan 

tavsiflanadi.  

 

13. 2. Metaforalarning qiyosi 

Ayrim jonivorlar nomlaridan iborat lisoniy vositalar badiiy nutq 

tarkibida moddiy-mantiqiy ma’nolaridan uzoqlashib, insonning 

muayyan hislat-xususiyatini obrazli tasvirlashida qo‘llaniladi. 

 
1 Арутюнова Н.Д. Метафора дискурс / Теория метафоры. –М.: Прогресс, 1990. –С. 5-32.  
2 Худойберганова Д. Матннинг антропоцентрик тадқиқи. –Тошкент: Фан, 2013. –Б. 104.  



 

 

~ 131 ~ 

Bunday paytda uning fe’l-atvori, yurish-turishi, aql-zakovati va 

jismoniy layoqatida mavjud bo‘lgan xususiyatlar alohida qayd 

etiladi. Mazkur lisoniy vositalar kasb etgan timsoliy ma’nolar 

nutqqa hissiy-ta’sirchanlik baxsh etadi. Insonning muayyan jonivor 

nomi bilan erkalatilishi, suyulishi yoki, aksincha, tahqirlanishi, 

haqoratlanishi odamlarning o‘sha jonivorga nisbatan ijobiy yoki 

salbiy munosabatiga, qarashiga bog‘liq bo‘ladi1. 

Masalan, eshak va xachirning turk va o‘zbek 

lingvomadaniyatida salbiy tasvir ifodasi uchun majoziy qo‘llanilishi 

an’anaga aylanib qolgan. Shuning uchun ham tarjimon turk tilidagi 

eşşek va katır metaforalarini ayni tipdagi eshak va xachir 

lingvomadaniy birliklariga bemalol almashtirgan: 

Uzatmayalım, bir tanzimat lafıdır tutturdu. 

– Ne istiyorsun? Dedim bir akşam... 

Üç bin papel, demez mi? 

Len, dedim, deli fişeği! Aklını peynir ekmekle mi yedin? Üç bin 

panganot ne ider biliyon mu? 

– Biliyom, demez mi? 

– Eşşoğlu eşşek! dedim, hayvan! Katır! dedim. Üç bin 

panganot bir kola kim verir be? (Sait Faik. Mürüvvet, 156-157). 

Tarjimasi: 

Ishqilib, nima bo‘lsa ham, u tovon puli deb turib oldi. Bir kuni 

kechqurun undan: 

– Senga nima kerak o‘zi, – deb so‘radim. 

– Uch ming papel2 kerak! – dedi. 

– Hoy, ahmoq bola! – dedim, – aqlingni yeb qo‘yibsan. Uch 

ming papel qancha pul bo‘ladi, bilasanmi o‘zing, buncha pulni kim 

berib qo‘yadi sen ovsarga? 

– Bilaman, – deb qolsa bo‘ladimi?  

– Menga qara, eshak miya, xachirning bolasi! – qaysi ahmoq 

sening bir qo‘linga uch ming berib qo‘yar ekan-a, – dedim fig‘onim 

falakka chiqib (S. Hamidova tarjimasi. Muruvvat, 50). 

Lingvomadaniy birliklarni qiyoslashda yoki ularni bir tildan 

ikkinchi tilga tarjima qilishda o‘sha davr madaniyati, xususan, xalq 

 
1 Мусаев Қ. Таржима назарияси асослари. Дарслик. –Тошкент: Фан, 2005. –Б. 162-163. 
2 Eskirgan jargo so‘z: 1 papel – 1 liralik qog‘oz pul. 



 

 

~ 132 ~ 

og‘zaki ijodining o‘ziga xos xususiyatlarini e’tiborga olish lozim. 

Masalan, “Shekspirning “Qirol Lir” pyesasida Lirga o‘zini afgor 

Tom deb tanishtirgan Edgan unga “o‘tmish tarixi”ni hikoya qilib 

berar ekan, uning nutqida qo‘llanilgan muqoyasaviy birliklar rus va 

o‘zbek tillariga shu tillarda mavjud bo‘lgan muvofiq lisoniy 

vositalar yordamida adekvat o‘girilgan: …hog in sloth, fox in 

stealth, wolf in greediness, dog in madness, lion in pray – KL, 105 

// ...был я свиньёй по лености, лисой по хитрости, волком по 

жадности, псом по ярости, львом по хищности – КЛ, 539 // 

...yalqovlikda cho‘chqa, makkorlikda kal, so‘qtoylikda bo‘ri, 

badjahllikda it, vahshiylikda arslon edim – QL, 429. Birliklar 

tarkiblarida jonivorlarning uch tilda ham bir xil xulq-atvorni 

jonlantira olishlari ularni moddiy jihatdan aniq tarjima qilish, 

aniqrog‘i, ularni tayyor ekvivalentlari bilan almashtirish 

imkoniyatini bergan. O‘zbekcha tarjimada makkorlik an’anaviy 

“tulki” emas, balki “kal” obrazi orqali jonlantirilgan ekan, ushbu 

holatda asliyatning davr xususiyati to‘g‘ri yaratib berilgan. Hozirgi 

paytda makkorlik va mug‘ombirlikning tulki fe’l-atvoriga badiiy 

muqoyasa etilishi an’anaviy tus olgan bo‘lsa-da, o‘tmish o‘zbek 

adabiyotida, xususan, xalq og‘zaki ijodiyotida bu xulq “kal 

kirdikorlari”ga muqoyasa etilar edi”1. 

Metaforalar shirinsuxanlik tasvirini yaratish vositasi vazifasini 

ham bajaradi. Masalan, o‘zbek lingvomadaniyatida shirinsuxanlikni 

ifodalash uchun “qo‘zichog‘im”, “bo‘talog‘im”, “asalim”, 

“chirog‘im”, “oppog‘im”, “jonginam”, “do‘mbog‘im”, turk 

lingvomadaniyatida “şekerim”, “bitanem”, “kuzum”, “yavrum”, 

“hayatim”, “ruhum”, rus lingvomadaniyatida “голубчик”, “котик”, 

“зайка”, “золотой” ingliz lingvomadaniyatida “baby”, “honey”, 

“dove”, “frog”, “sweet heart” kabi hissiy-ta’sirchan so‘zlardan keng 

foydalaniladi. 

Turk va o‘zbek lingvomadaniyatlarida er-xotin o‘rtasida o‘zaro 

qo‘llaniladigan o‘ziga xos shirinsuxanlik so‘zlari quyidagi misollar 

tarjimasida o‘z ifodasini topgan:  

Kocasına,  

– Şekerim, kahve yapayım mı? diye sordu.  

 
1 Мусаев Қ. Таржима назарияси асослари. Дарслик. –Тошкент: Фан, 2005. –Б. 214-215. 



 

 

~ 133 ~ 

Adam,  

– Yap bitanem, yap şekerim... Orta şekerli olsun hayatım... dedi 

(Aziz Nesin. Şimdiki Çocuklar Harika). 

Tarjimasi:  

So‘ng eridan so‘radi:  

– Qahva olib kelaymi, jonginam? 

– Mayli, azizam, mayli... Ammo juda shirin qilib yubormagin, 

asalim (M. Hakimov tarjimasi. G‘aroyib bolalar, 187). 

 Ko‘rilgan parchada asliyat va tarjima matnidagi shirinsuxanlik 

ifadalovchi bitanem – azizam; şekerim – asalim; şekerim – 

jonginam so‘zlari bir-birini almashtirib kelgan.  

  

Nazorat uchun savollar 

1. Metafora qanday hodisa? 

2. Metafora va o‘xshatish bir-biridan qanday farqlanadi?  

3. Qaysi yo‘nalishning shakllanishi metaforaga qarashni 

o‘zgardi? 

4. Lingvomadaniyatshunoslikni metaforalarning qaysi jihati 

qiziqtiradi?  

5. J.Lakoff va M.Jonson metaforalarni qanday izohlashgan? 

6. Metaforalarning universalligi nimalarda namoyon bo‘ladi? 

7. Metaforaning qanday turlari mavjud?  

8. Shirinsuxanlik tasvirini yaratgan metaforalarga misollar 

keltiring.  

  

Mustaqil ish topshiriqlari 

1. Turli lingvomadaniyatlardagi metaforalarni qiyosiy tahlil 

qilish. 

2. “O‘zbek tili enantiosemik so‘zlarining izohli lug‘ati”dan 

metaforalarni topish.  

 

Adabiyotlar 

1. Lakoff G., Johnson M. Metaphors we live. –Chicago: 

University of Chicago press, 2008. -256 p.  

2. Baldinger K. Die Senasiologie. –Berlin: Akademie Verlag, 

1957. -178 s. 



 

 

~ 134 ~ 

3. Usmanova Sh. Tarjimaning lingvomadaniy aspektlari. 

Darslik. Toshkent: TDShI, 2017. -256 b. 

4. Арнольд И. Стилистика современного английского 

языка. –Л.: Просвещение, 1973. -376 с.  

5. Аристотель. Риторика / Античные риторики. –М.: МГУ, 

1978. -352 c.  

6. Арутюнова Н.Д. Метафора дискурс / Теория метафоры. –

М.: Прогресс, 1990. –С. 5-32.  

7. Воробьев В.В. Лингвокультурология: теория и методы. 

Монография. – М.: Изд-во РУДН, 2008. -240 с.  

8. Лакофф Дж., Джонсон М. Метафоры, которыми мы 

живем (перевод Н.В. Перцова) // Теория метафоры. –М., 1990. –

С. 387-416.  

9. Маслова В. А. Лингвокультурология. Учебное пособие 

для студентов высших учебных заведений. –М.: Изд. Центр 

«Академия», 2001. -208 c. 

10. Маҳмудов Н., Худойберганова Д. Ўзбек тили 

ўхшатишларининг изоҳли луғати. –Тошкент: Маънавият, 2013. 

–Б. 9. 

11. Маҳмудов Н., Одилов Ё. Сўз маъно тараққиётида 

зиддият. Ўзбек тили энантиосемик сўзларининг изоҳли луғати. 

–Тошкент: “Akademnashr”, 2014. - 288 б. 

12. Миртожиев М. Ўзбек тили семасиологияси. –Тошкент: 

Мумтоз сўз, 2010. -288 б. 

13. Усманова Ш. Метафора ва унинг таржимада 

ифодаланиши // Таржима масалалари. Илмий мақолалар 

тўплами. 3 қисм. –Тошкент, 2015. –Б. 14-20.  

14. Хроленко А.Т. Основы лингвокультурологии: Учебное 

пособие. Под ред. В.Д. Бондалетова. 5-е изд. –М. : Флинта: 

Наука, 2009. -184 с.  

15. Худойберганова Д. Матннинг антропоцентрик тадқиқи. 

–Тошкент: Фан, 2013. -136 б.  

 

 

 

 



 

 

~ 135 ~ 

14-MA’RUZA 

EVFEMIZM VA DISFEMIZM  

 

Reja:  

1. Evfemizm hodisasi 

2. Evfemizmlarda madaniy o‘xshashliklarning aks etishi 

3. Evfemizmlarda madaniy farqlarning aks etishi 

4. Disfemizm hodisasi 

 

 Tayanch so‘z va iboralar: evfemizm, disfemizm, tabu, 

etnografik tabu, lingvistik tabu, ijtimoiy asos, madaniy o‘xshashlik, 

ifoda, madaniy farq, tabu-taqiq evfemizmlari, raqamlar tabusi, vazn 

tabusi, xushmuomalalik evfemizmlari, evfemik so‘z, evfemik ibora, 

hosila ma’no.  

 

14. 1. Evfemizm hodisasi 

Turli xalqlarning ruhiyati ularning tilida evfemizm va 

disfemizm yuzaga kelishi orqali namoyon bo‘ladi. Shundan kelib 

chiqqan holda, mazkur hodisalarni tadqiq etishda ana shu til egasi 

bo‘lgan xalqning ruhiyati, dunyoqarashi, urf-odatlari, udumlari, 

irim-sirimlari, inonchlari diqqatga olinishi lozim. 

 

 

 

 

 

Routledge Dictionary of Language and Linguistics (2000)da 

“evfemizm –kishilar uchun ishlatilishi yoqimsiz va beadab bo‘lgan 

ayrim so‘zlar o‘rniga noaniq, ko‘p ma’noli so‘zlarni qo‘llash va bu 

orqali o‘zlarini noqulay holatlardan chiqarishga urinishlarini 

ifodalaydigan o‘ziga xos bir usuldir”, deb izohlangan.  

Professor A. Hojiyev evfemizm hodisasini shunday izohlaydi: 

“Evfemizm – narsa-hodisaning ancha yumshoq shakldagi ifodasi; 

qo‘pol beadab so‘z, ibora va tabu o‘rnida qo‘pol botmaydigan so‘z 

“Evfemizm” termini yunoncha “euphemism” < “eu” – 

“yaxshi” va “phemism” – “nutq”, “so‘zlashuv”dan kelib 

chiqqan bo‘lib, so‘zma-so‘z tarjima qilganda “yaxshi 

alomatli so‘z” ma’nosini ifodalaydi. 



 

 

~ 136 ~ 

(ibora)ni qo‘llash”1. Evfemizm ifodaga ijobiy yondashuvni yuzaga 

keltirish maqsadi bilan amalga oshiriladi2. 

Evfemizmlarning kelib chiqishida ijtimoiy asos yotadi. Kishilar 

ba’zan boshqalar bilan muloqot chog‘ida o‘zlari xohlagan narsani 

to‘g‘ridan-to‘g‘ri ayta olmaydigan yoki iboralarning o‘z ma’nosida 

qo‘llab, suhbatdoshlarini noqulay ahvolga solib qo‘yadigan 

vaziyatlar bilan to‘qnashib qoladilar. Bunday qiyin vaziyatlardan 

chiqib ketish maqsadida, kishilar o‘z fikr-mulohazalarini vositali, 

“o‘rab-chirmab” ifodalashga harakat qiladilar. Buning natijasida 

evfemizmlar yuzaga keladi3. 

Jamiyatning rivojlanishi bilan barcha tillardagi evfemizmlar 

ham o‘zgarib borgan. Tabiiyki, bunday davomli o‘zgarishlar 

madaniyatga bоg‘liq bo‘lgan. Turli mamlakatlar o‘ziga xos atrof-

muhitga, ijtimoiy tuzilishga, mafkuraga, qadriyatlarga va ishlab 

chiqarish tizimiga ega. Bularning barchasi til qo‘llanishida, 

binobarin, evfemizmlarning qo‘llanishida ham o‘z aksini topadi. 

Turli madaniyatlarni qiyoslash natijasida kishilik jamiyatining 

rivojlanish bosqichidagi o‘xshash va farqli jihatlarni ko‘ramiz.  

  

14. 2. Evfemizmlarda madaniy o‘xshashliklarning aks etishi 

Evfemizmlar madaniy hodisa sifatida madaniyat taraqqiyotida 

o‘ziga xos o‘rin tutadi. Turli xalqlar evfemizmlaridagi madaniy 

o‘xshashliklar ularga yuklangan vazifalarning bir xilligidan kelib 

chiqadi. Evfemizmlarni vazifalariga ko‘ra: tabu-taqiq ifodalovchi 

evfemizmlar va xushmuomalalik ifodalovchi evfemizmlarga ajratish 

mumkin.  

Tabu-taqiq ifodalovchi evfemizmlari. Mavjud so‘zga 

evfemistik ma’no yuklanar ekan, bu ma’no so‘zning qo‘llanmay 

qolgan ma’nosi bo‘ladi. Ya’ni u leksik sathga mansub hisoblanadi. 

Uni asosan tabu bilan bog‘laydilar. Tabuga uchragan so‘z yoki ibora 

 
1 Ҳожиев А. Тилшунослик терминларининг изоҳли луғати. –Тошкент: ЎзМЭ, 2002. -Б. 131.  
2  Вандриес Ж. Язык. –М.: Гос. соц.-экон. изд-во, 1937. –С. 206; Булаховский Л.А. 

Введение в языковедение. –М.: УЧПЕДГИЗ, 1954. –С. 49; Арнольд И.В. Лексикология 

современного английского языка. –М.: Флинта, 2012. –С. 284; Ахманова О.С. Словарь 

лингвистических терминов. –М.: Советская энциклопедия, 1966. –С. 521.  
3 Wang Xiaoling, Zhang Meng, Dong Hailin. Cross-Cultural Contrastive Study of English and 

Chinese Euphemisms // Cross-Cultural Communication. Vol. 8(6). Canadian Academy of 

Oriental and Occidental Culture, 2012. –P.66. 



 

 

~ 137 ~ 

o‘rnida to‘g‘ridan-to‘g‘ri evfemizm qo‘llanadi, ya’ni ma’lum so‘zga 

tabuga uchragan lug‘aviy birlikning ma’nosi yuklanadi, u evfemistik 

ma’no bo‘lib qoladi1. 

Tabu so‘zini birinchi marta ingliz kapitani J. Kook 1777-yilda 

Polineziyadagi Tonga orolida aniqlagan. Tabu so‘zi tonga tilidagi < 

tapu < ta – “belgilamoq”, “ajratmoq” va pu – “butunlay” so‘zlaridan 

kelib chiqqan bo‘lib, “butunlay ajratilgan”, “alohida belgilangan”, 

ya’ni “man etmoq, taqiqlamoq” ma’nosini anglatadi. Tabu aksariyat 

xalqlarning mifologik inonchlari asosida vujudga keladi.  

 

 

 

 

Tabular qo‘llanishiga ko‘ra, etnografik tabular va lingvistik 

tabularga ajraladi.  

 
Etnografik tabular. “Inson hamisha har bir hodisadan o‘ziga 

manfaatli jihatlarini topishga urinadi. Xayolan bu manfaatlarni 

asoslashga sabablar axtaradi. Zamonlar o‘tgani sari turmush tajribasi 

mazkur hodisalarni turlarga bo‘lish, ulardan foydali va zararlilarni 

ajratish imkonini beradi. Oqibatda xalq tasavvurida bunday bo‘lsa 

yaxshi, bunday bo‘lsa, yomon degan tushunchalar paydo bo‘ladi. 

Masalan, safarga chiqqan odam yo‘lda oq tuyasi bor karvonni 

uchratsa, uning maqsadi amalga oshgan bo‘lishi mumkin. Yo‘lovchi 
 

1 Арнольд И.В. Лексикология современного английского языка. –М.: Флинта, 2012. –С. 

284.  

Tabu madaniy, diniy, irim yoki noxushlik uyg‘otishi nuqtayi 

nazaridan muayyan xatti-harakatlar yoki ayrim so‘zlar 

qo‘llanishini taqiqlashdir.  



 

 

~ 138 ~ 

uzoqdan bo‘rini ko‘rib qolsa, uning hayotida ijobiy o‘zgarish ro‘y 

bergandir. Tulkini uchratsa, aksincha bo‘lgandir. Tushida bashang 

kiyinib, egarlangan oq otda chavandozlik qilgan yigitning ishlari 

yurishib ketgandir… Ukki sayragan hovli xonavayron bo‘lgandir. 

Bu misollarning har biri o‘nlab, yuzlab marta tajribada sinalgan. 

Ularning izohini har kim har xil sharhlagan. Ayrimlari o‘sha 

kutilgan natijani bermagan hamdir. Lekin xalq ongida yillar o‘tgani 

sari o‘ziga xos hukmlar paydo bo‘lib borgan. Bu hukmlar son 

jihatidan ko‘payib urf-odatlarga, rasm-rusumlarga asos solgan. 

Suvga tupurma, qaldirg‘och inini buzma, qarg‘ishga qoladigan ish 

qilma, birovga tamasiz yaxshilik qil, hatto bir sochiqqa bir paytda 

ikki kishi qo‘l artmasin, yoki shaftolini bo‘lib yeb bo‘lmaydi, kabi 

tushunchalar ana shunday hodisalarning ro‘y berishi natijasida asrlar 

davomida o‘zbeklar ongida shakllanib kelgan”1.  

O‘zbeklarda supurgini, o‘qlovni tik qo‘ymaslik, birovning 

orqasidan supurmaslik, axlatdan hatlamaslik, otashkurakni oyoq 

ostida qoldirmaslik, suprani egasiz yig‘ishmaslik, nonning ushog‘ini 

yerga tushirmaslik, qaychini ochib qo‘ymaslik, qalampirni qo‘lga 

bermaslik, turkiy va eroniy xalqlarda suvni ifloslatmaslik, suvga 

tupurmaslik, mo‘g‘ullarda qozondan pichoq bilan go‘sht olmaslik, 

chodirda suv to‘kmaslik, olovga yaqin joyda daraxt kesmaslik, 

qamchiga tayanmaslik va h.k. irimlar etnografik tabular hisoblanadi 

Uzoq Sharq madaniyatida, odatda taomlar ovqat yeydigan 

tayoqcha “kuayzi” (Xitoyda), “chokkarak” (Koreyada) vositasida 

iste’mol qilinadi. Xitoy va Koreyada “kuayzi”//“chokkarak”ni 

tushirib yuborish yoki sindirib qo‘yish falokatdan xabar beradi. 

Shunga o‘xshash etnografik tabuni o‘zbek madaniyatida ham 

kuzatish mumkin. U rus madaniyatidan bizning turmushimizga o‘tib 

kelgan sanchqi, qoshiq va pichoq tushganda mehmon keladi, degan 

irimdir. Xitoy va koreys lingvomadaniyatida “kuayzi”//“chokkarak” 

ovqat yeyishga mo‘ljallangani uchun uni yalash yoki u bilan 

nimanidir, kimnidir ko‘rsatish va boshqa xatti-harakatlarni amalga 

oshirish madaniyatni va an’analarni haqorat qilish, dasturxon 

atrofidagi qonun-qoidalarga nisbatan hurmatsizlik sifatida qabul 

qilinadi. Kosadagi guruch yoki boshqa ovqatlarga 

 
1 Madayev O., Sobitova T. Xalq og‘zaki poetik ijodi. –Toshkent.: Sharq, 2010. –B. 20-21.  



 

 

~ 139 ~ 

“kuayzi”//“chokkarak” yoki qoshiqni tikka qilib tiqib qo‘yish ham 

nomaqbul harakatlardan sanaladi. Chunki, faqat marhumga atalgan 

ovqatgagina “kuayzi”//“chokkarak” yoki qoshiq tiqib qo‘yiladi. 

“Kuayzi”//“chokkarak”ning uchi dasturxon atrofida o‘tirganlardan 

biriga qaratib qo‘yilsa, janjal chiqadi, degan qarash mavjud. 

Shuning uchun ovqatdan so‘ng, albatta, “kuayzi”//“chokkarak”ni 

maxsus taglikka yoki tarelkaning oldiga uchini chap tomonga 

qaratib qo‘yish maqsadga muvofiqdir.  

Xitoyda Yangi yil dasturxoniga pichoq qo‘yilmaydi, chunki, 

kimdir qo‘lini kesib olsa, u butun yil davomida omadini kesib 

tashlagan, ya’ni undan omad yuz o‘girgan bo‘ladi. O‘zbek 

madaniyatida ham dasturxonga fotiha o‘qilayotgan paytda pichoq 

olib qo‘yiladi. Pichoq fotihani kesib qo‘yadi, deb irim qilinadi. 

Xitoyliklar qalampirni to‘kib yuborsa, sevgan odami xiyonat qiladi, 

o‘zbeklar qalampirni qo‘lga bersa, janjal chiqadi, deb irim qilishadi.  

Shuningdek, musulmonlarda “Qur’on” kitobini tahoratsiz qo‘lga 

olish, o‘zbeklarda qiblaga oyoq uzatib o‘tirish yo yotish, 

mo‘g‘ullarda pichoqni olovga tiqish man qilinadi. Bular diniy 

nuqtayi nazardan belgilangan tabulardir.  

Umuman, tabular, taqiqlar, ogohlantirishlarning o‘z asosli 

mantig‘i, mazmuni va voqea-hodisalari bo‘ladi. Ko‘p marta 

takrorlangan mazkur hodisalarda hosiyat bo‘lganligi uchun xalq 

bilib ularni taqiqlab, keyingi avlodlarni ogohlantirib ketgan. 

Shuning uchun ham tabular bir xalq madaniyatidan ikkinchisiga, 

uchinchisiga ko‘chib yuradi. 

Lingvistik tabular. Lingvistik tabu lug‘aviy birlikning yo xalq 

irimi nuqtayi nazaridan, yo atash noxushlik uyg‘otishi nuqtayi 

nazaridan muomalada qo‘llanishining taqiqlanishidir 1 . Masalan, 

o‘zbek tilida chayon so‘zi tilga olinmaydi. Chunki uni atash 

chaqirish ma’nosini beradi, deb tushuniladi. Ma’lumki, bu hasharot 

xavfli bo‘lib, zahari nihoyatda o‘tkir. U chaqsa, qattiq azob beradi. 

Shuning uchun uning nomi o‘zbeklarda taqiq qilingan. Ya’ni 

chayon so‘zini tilga olmaslikning o‘zi tabu deb qaraladi... U (ya’ni 

tabu ta’kid bizniki – Sh.U.) boshqa xalqlarda ham ko‘plab uchraydi. 

 
1 Булаховский Л.А. Введение в языковедение. –М.: УЧПЕДГИЗ, 1954. –С. 49; Ахманова 

О.С. Словарь лингвистических терминов. –М.: Советская энциклопедия, 1966. –С. 467.  



 

 

~ 140 ~ 

Masalan, nemislar ham, ruslar ham, tatarlar ham o‘z tillarida 

ayiqning nomini atamaydilar 1 . Umuman, “ovchilik tili”da 

evfemizmlarning keng qo‘llanilishini ta’kidlash joiz. Masalan, rus 

tilida медведь so‘zining o‘rniga лесник, хозяин, потапич 

so‘zlaridan foydalaniladi. Kabardin tilida ayiq – maymoq, kiyik – 

sershox, to‘ng‘iz – yirik, bo‘ri – kul rang, quyon – uch labli, ilon – 

uzun dumli va h.k.dan istifoda etiladi.  

“Ibtidoiy jamoa tuzumi davrida ijtimoiy ishlab chiqarish 

darajasi past bo‘lgani sababli, kishilarda ilmiy va madaniy bilimlar 

yetishmagan. Shuning uchun ham ular turli irim-chirimlarga 

ishonishgan, to‘g‘ridan-to‘g‘ri Xudodan yoki ruhlardan so‘rash 

baxtsizlik keltiradi, deb o‘ylashgan. Natijada Xudo va ruhlarning 

ismi tabuga aylangan va ular boshqa nom bilan atala boshlangan. 

Masalan, G‘arb mamlakatlarida nasroniylik rivojlangan davrlarda 

Xudoning “Iyegova” ismi eng katta tabu hisoblangani uchun uning 

o‘rniga “Qudratli”, “Yaratuvchi”, “Qutqaruvchi”, “Bizning Otamiz” 

va h.k. evfemizmlar qo‘llanilgan. Yoki qadimgi Xitoyda 

imperatorlarning ismi bilan atash taqiqlangan.  

Xitoyning birinchi imperatori Chin Shi Xuang 正月  “Zheng 

yue” (qamariya yilining birinchi oyi – the first month of a lunar 

year)dagi 政 “Zheng” (siyosat; adolat) belgisini talaffuz qilishdan 

qochish maqasadida, 正 “Zheng” (to‘g‘ri) belgisiga mos keladigan 

端月“Duan yue” (to‘g‘ri)ga o‘zgartirilgan”2.  

Aksariyat lingvomadaniyatlarda keng tarqalgan evfemik 

so‘zlardan biri “o‘lim”dir. Insonlarning tasavvurida o‘lim eng katta 

baxtsizlik sanaladi. Shuning uchun ko‘pchilik xalqlarning tilida 

o‘lim so‘zi tilga olinmaydi va u turli evfemik so‘zlar va iboralar 

vositasida ifodalanadi. Masalan, o‘zbek tilida: “vafot etmoq”, 

“olamdan o‘tmoq”, “bandalik qilmoq”, “bandalikni bajo keltirmoq”, 

“halok bo‘lmoq”, “qazo qilmoq”, “ketmoq”, “o‘tmoq”, “kuzatmoq”, 

“xayrlashmoq”, “mangu uyquga ketmoq”, “abadiy uyquga ketmoq”, 

“tuproqqa qaytmoq”; turk tilida: “vefat etmek”, “gitmek”, 

 
1 Миртожиев М. Ўзбек тили семасиологияси. –Тошкент: Мумтоз сўз, 2010. –Б.121.  
2 Wang Xiaoling, Zhang Meng, Dong Hailin. Cross-Cultural Contrastive Study of English and 

Chinese Euphemisms // Cross-Cultural Communication. Vol. 8(6). Canadian Academy of 

Oriental and Occidental Culture, 2012. –P.67. 



 

 

~ 141 ~ 

“uğurlamak” (kuzatmoq), “vedalaşmak”, “gözünü yummak”, 

“yaşamını yıtırmak”, “dünyaya gözlerinı kapamak”, “hayatını teslim 

etmek”, “hayata gözlerini yummak”, “helak olmak”, “ebediyete 

intikal etmek”; koreys tilida: “torakata” (qaytib ketmoq), “hanil nara 

kata” (osmon shohligiga ketmoq); xitoy tilida: “chu shi” (hayotdan 

ketmoq), “sang ming” (halok bo‘lmoq), “chang mian” (abadiy 

uyquga ketmoq), “yao zhe” (hayotdan bevaqt ketmoq), “ming mu” 

(ko‘z yummoq); hindiy tilida: “chale jana” (ketmoq), “guzar jana” 

(o‘tmoq), “dam nikalna” (ruhi chiqmoq), “kxo jana” (unut 

bo‘lmoq), “dehant hona” (kuni bitmoq); rus tilida: “скончаться”, 

“уйти”, “ушёл из жизни”; ingliz tilida: “to pass away” (o‘tmoq), 

“to expire” (vafot etmoq), “to be no more” (boshqa bo‘lmaslik), “to 

breathe one’s last” (so‘nggi nafasini bermoq), “to come to an end” 

(abadiyatga ketmoq), “to sleep the final sleep” (mangu uyquga 

ketmoq), “return to dust” (tuproqqa qaytmoq), “to be at peace” 

(huzurga qovushmoq), “to be asleep in the arms of God” (Xudoning 

qo‘llarida uyquga ketmoq) va h.k. shular jumlasidandir.  

Xushmuomalikni ifodalovchi evfemizmlar. “Xushmuomalalik” 

tushunchasi tilshunoslik yo‘nalishidagi tadqiqotlarda 

“kommunikativ tafakkur kategoriyasi, milliy mentalitetning aks 

etishi”, deb talqin qilinadi1. Xushmuomalalik strategiya va usullar 

tanlashda namoyon bo‘lib, muloqotchilar o‘rtasidagi o‘zaro 

munosabatni boshqaradi. Xushmuomala so‘zi “muomalasi, gap-

so‘zlari, xatti-harakati yoqimli; xushfe’l”; “odob bilan yoqimli 

muomala qilish”, “odob-axloq qoidalariga rioya qiladigan, tarbiyali” 

ma’nolarini anglatadi.  

Kishilar ko‘pincha o‘z nutqi va xatti-harakatlari bilan boshqa 

shaxsga nisbatan hurmat va ehtirom darajasini ifodalash uchun 

qo‘pol, beadab so‘z va iboralar o‘rnida yoqimli evfemik so‘z va 

iboralardan foydalanishadi. Masalan, ikkiqat, bo‘g‘oz (o‘zbek 

tilida), gebe (turk tilida) so‘zlari o‘rnida homilador, og‘ir oyoqli 

(o‘zbek tilida), hamile (turk tilida) so‘zlari qo‘llaniladi. Yoki 

 
1  Ларина Т.В. Категория вежливости и стили коммуникации: монография. –М.: 

Рукописные памятники Древней Руси, 2009. -507с.; Пшеничникова А.Б. Гендерные 

спецификации вежливости в директивных речевых актах в американской лингвокультуре: 

интердискурсивный подход: автореф. дис.… канд. филол. наук: 10.02.04 / ИГЛУ. – 

Иркутск, 2009. 



 

 

~ 142 ~ 

nogiron (o‘zbek tilida), özürlü (turk tilida), 残废 “tsan fei” (xitoy 

tilida), инвалид (rus tilida) handicapped (ingliz tilida) so‘zlari 

“kuchsiz, yaroqsiz” ma’nolarini ifodalagani uchun hozirda ularning 

o‘rniga imkoniyati cheklangan shaxs (o‘zbek tilida), engelli kişi 

(turk tilida), 残疾 “tsan ji” (xitoy tilida), человек с ограниченными 

возможностями (rus tilida), disabled (ingliz tilida) kabi evfemik 

so‘z va iboralar ishlatilmoqda. Shuningdek, bugungi kunda mazkur 

so‘z va iboralar barqarorlashib, ulardan ommaviy axborot 

vositalarida, qonun hujjatlarida va BMTning rasmiy materiallarida 

keng foydalanilmoqda. 

Murojaat shakllariga ham evfemistik ma’no yuklanganligini 

kuzatish mumkin. “Ba’zi o‘zbek oilalarida erkak xotiniga katta 

qizining ismi bilan, xotin esa eriga katta o‘g‘lining ismi bilan 

murojaat qiladi. Xotinga nisbatan onasi, oyisi, ayasi, erga nisbatan 

otasi, dadasi, adasi kabi murojaat shakllarini qo‘llash mumkin: 

To‘g‘ri, dadasi, men aytaman. Hoy onasi, suyunchini cho‘z. Mazkur 

murojaat shakllari ibtidoiy davrlardan qolgan tabu qoldig‘i bo‘lib”1, 

u oilada er-xotindan ko‘ra ko‘proq bolalarning ota-ona juftligini, 

sherikligini, ya’ni bolalarning qadrini, ahamiyatini namoyon qiladi. 

Ayni holat koreys tilida ham kuzatiladi. Oilada farzand tug‘ilgandan 

keyin er-xotinning munosabatlari o‘zgacha tus oladi. Ularning bir-

biriga bo‘lgan hurmati yanada ortadi. Bu hurmat katta farzandning 

ismini qo‘shib murojaat qilish orqali amalga oshiriladi. Masalan, er 

xotiniga (farzandning ismi+omma) Arim-omma “Arimning onasi”, 

xotin esa eriga (farzandning ismi+abba) Arim-abba “Arimning 

otasi” yoki egi abba “bolamning otasi”, deb murojaat qiladi.  

 

14. 3. Evfemizmlarda madaniy farqlarning aks etishi 

Madaniyatlararo muloqotda madaniy farqlarni o‘rganish dolzarb 

masalalardan biri sanaladi. Binobarin, Sharq madaniyati uchun 

me’yoriy hisoblangan holatlar G‘arb madaniyati uchun tabu, yoki 

aksincha, bo‘lishi mumkin. Madaniy farqlar, ayniqsa, keksalar bilan 

muloqotda, ovqatlanish odobida, murojaat shakllarida, raqamlarni 

 
1  Kuçkartayev İ. Özbeklerde Hitap Sözleri ve Hitap Kültürü // Uluslararası Dördüncü Türk 

Kültürü Kongresi Bildirileri. -Ankara., 2000. –S. 325. 



 

 

~ 143 ~ 

qo‘llashda, ayol va erkaklar muloqotidagi gender farqlarda va h.k.da 

kuzatiladi.  

“Keksalik”ka bo‘lgan turli munosabatlar. Odatda, g‘arbliklar 

keksalikdan qo‘rqishadi. Ularning fikricha, keksalik “yemirilish, 

inqiroz”ni tamsil etadi. Shuning uchun ham aksariyat G‘arb 

mamlakatlarida boshqalardan yoshini so‘rash beodoblik sanaladi. 

Chunki “yosh” juda nozik masala hisoblanadi. Binobarin, keksa 

yoshlilarni ifodalash uchun ingliz tilida “senior citizen (keksa, 

oqsoqol), advantage in age (yoshdagi afzallik), the mature 

(yetilgan, pishgan), seasoned man (tajribali), full of ages (yoshi 

ulug‘), be feeling one’s ages (yoshi sezilarli bo‘lib qolmoq), past 

one’s prime (davri-davroni o‘tmoq, keksayib qolmoq)” singari qator 

evfemizmlar qo‘llaniladi1.  

Aksincha, Sharq an’analarida keksalarga chuqur hurmat-

ehtirom ko‘rsatiladi. “Keksalik” deganda donolik va tajriba 

tushuniladi. Zero, Sharqda yoshi ulug‘ kishilar doimo hurmat-

e’tiborda bo‘lib, keksalik gashtini suradilar. Sharq madaniyatida 

“mendan katta //kichik” shartiga amal qilinadi. Kattalarga har doim 

“sizlab” gapiriladi.  

Yoshi katta kishilarga ismi bilan murojaat qilish me’yoriy hol 

sanalgan G‘arb madaniyatidan farqli o‘laroq, Sharq madaniyatida 

keksalarga otaxon, onaxon, koreys tilida abonim, omonim, haraboji, 

halmoni, xitoy tilida “老” “lao” (yoshi ulug‘, tajribali) deb murojaat 

qilinadi. Ba’zi turk oilalarida farzandlar otasiga yoki kelinlar 

qaynotasiga efendi baba deb, hurmatning yuqori darajasini 

qo‘llaydilar. Odatda yaqinlik, sevgi va hurmat singari modal 

munosabatlar ‘-cığım’ va ‘-ciğim’ qo‘shimchalari vositasida 

ifodalanadi: Babacığım, pencereyi kapatabilir miyim? “Otajon, 

derazani yopsam maylimi?”. 

Sharqda, ayniqsa, ota-onalarga yuksak ehtirom ko‘rsatish 

farzandlarning muqaddas burchi sanaladi. Ota-onalarni e’zozlash, 

ularga chuqur hurmat va ehtirom ko‘rsatish Sharq 

 
1 Wang Xiaoling, Zhang Meng, Dong Hailin. Cross-Cultural Contrastive Study of English and 

Chinese Euphemisms // Cross-Cultural Communication. Vol. 8(6). Canadian Academy of 

Oriental and Occidental Culture, 2012. –P. 68. 



 

 

~ 144 ~ 

mutafakkirlarining asarlarida doimo ta’kidlab kelingan. Xususan, 

Alisher Navoiy “Nazmu-l-javohir” asarida shunday yozgan: 

Ista ato yo‘lida fido jon qilmoq, 

Qulluq anog‘a ham ulcha imkon qilmoq, 

Zuhri abad istasang farovon qilmoq, 

Bil ani ato-anog‘a ehson qilmoq.  

 Otangni deb joningni fido qilsang, onagga ham shuncha e’tibor 

qilgin, o‘zing uchun qadrli, ehtiyotli narsangni ham ota-onangga 

ehson qil, deb uqtiradi1.  

Raqamlarning qo‘llanishidagi tabular. Madaniyatlar qiyosida 

raqamlar haqidagi turli tabularni ko‘rish mumkin. G‘arb 

madaniyatida 13 raqamiga baxtsizlik keltiradi, deb qaraladi va 

kundalik hayotda bu raqamdan foydalanmaslikka harakat qilinadi. 

Masalan, 13 kishining stol atrofida yig‘ilib, tushlik qilishi yoki 

majlis o‘tkazishi deyarli kuzatilmaydi. Shuningdek, dasturxonga 13 

kishilik idish-tovoq qo‘yish taqiqlanadi. Uy, xonadon, qavat va 

boshqalarda barcha bu raqamdan foydalanishdan qochadi2.  

Xitoy va Koreyada 4 raqami qat’iyan an’anaviy tabu 

hisoblanadi. Chunki xitoy tilining talaffuz qoidalariga ko‘ra, 4 soni 

“si” (to‘rtinchi ohang) shaklida talaffuz qilinib, u “o‘lim/ o‘lmoq” 

ma’nosidagi boshqa “死” “si” (uchinchi ohang)ga juda yaqin turadi. 

Shuning uchun mazkur raqam xushlanilmaydi va undan eshik, uy, 

xona, qavat, telefon va tarixiy sanalarni belgilashda 

foydalanilmaydi. Hatto, xitoyliklar 4 raqamli turar joylar sotib 

olishdan ham qo‘rqishadi. Aksincha, xitoy tilidagi 8 raqami 

“ba”ning talaffuzi “boy bo‘lmoq”, “pul topmoq” ma’nolarida 

qo‘llaniladigan “fa” so‘ziga yaqin bo‘lgani uchun undan keng 

foydalaniladi.  

Vazn bilan bog‘liq tabular. Keyingi yillarda qator 

mamlakatlarda yashash sharoitlarining yaxshilanib borishi natijasida 

kishilarning vazni og‘irlashib borayotgani kuzatilmoqda. Ortiqcha 

 
1  Алишер Навоий. Ибратли ҳикоятлар ва хислатли ҳикматлар. Нашрга тайёрловчилар 

А.Тилавов, И.Сайдуллаев. –Тошкент: “Sano-standart”, 2016. –Б. 82.  
2 Wang Xiaoling, Zhang Meng, Dong Hailin. Cross-Cultural Contrastive Study of English and 

Chinese Euphemisms // Cross-Cultural Communication. Vol. 8(6). Canadian Academy of 

Oriental and Occidental Culture, 2012. –P. 68. 

 



 

 

~ 145 ~ 

vazn og‘irligi, ayniqsa, ayollarning ruhiyatiga salbiy ta’sir 

ko‘rsatmoqda. Shuning uchun Koreya, Xitoy kabi mamlakatlarda 

ayollardan ularning vazni haqida so‘ramagan ma’qul.  

Xulosa qilib aytganda, evfemizmlar kelib chiqishi jihatidan 

uzoq tarixga ega bo‘lgan lisoniy va ijtimoiy-madaniy hodisadir. 

Evfemizmlar xalqning ruhiyati, dunyoqarashi, urf-odatlari, 

udumlari, irim-sirimlari va inonchlarini aks ettiradi. Turli 

lingvomadaniyatlardagi evfemizmlarni qiyosiy o‘rganish 

madaniyatlararo muloqot jarayonida yuzaga chiqadigan 

tushunmovchiliklarni, qiyinchiliklarni oldini oladi, pragmatik 

to‘siqlarni bartaraf etib, muloqotning muvaffaqiyatli va samarali 

bo‘lishini ta’minlaydi.  

 

14. 4. Disfemizm hodisasi 

   

 

 

 

 

 

Disfemizmlar so‘zning deyarli hosila ma’nosi sifatida yuzaga 

keladi. U hosila ma’noni yuzaga keltiruvchi quyidagi hodisalar 

natijasi bo‘ladi1: 

1. Metaforaga ko‘ra hosil bo‘ladi. Masalan, cho‘chqa 

(o‘zbekcha), domuz (turkcha), tweji (koreyscha); tulki (o‘zbekcha), 

tilki (turkcha), you (koreyscha). 

2. Metonimiyaga ko‘ra hosil bo‘ladi. Masalan, chuvrindi, eshak 

kabi disfemizmlar odamga nisbatan qo‘llanar ekan, yo uning 

ustidagi, yo uning harakatiga qarab aloqadorligi nazarda tutilgan. 

3. Sinekdoxaga ko‘ra hosil bo‘ladi. Masalan, qorin (o‘zbekcha), 

göbek (turkcha), kalla kabi disfemizmlar odamga nisbatan qo‘llanar 

ekan, uning belgili muchasi e’tiborga olinadi.  

Sharq mutafakkirlaridan Yusuf Xos Hojibning “Qutadg‘u bilig” 

asarida tilning fazilatlari, foyda va zararlari xususida: “Odamni til 

ulug‘laydi, uni baxtiyor qiladi, shuningdek, til odamni beqadr ham 

 
1 Миртожиев М. Ўзбек тили семасиологияси. –Тошкент: Мумтоз сўз, 2010. –Б.131.  

Disfemizm tilning yashovchan qatlami bo‘lib, u ifodaga 

salbiy yondashuvni anglatadi. Disfemizm so‘zlovchining 

tinglovchiga yoki biror predmetga nisbatan masxara, 

istehzoli, iltifotsiz qarashini bildiradi. 



 

 

~ 146 ~ 

qiladi, uning boshiga balolar keltiradi”1, deb aytgan hikmatini bir 

necha asrlar oldin evfemizm va disfemizmlarga berilgan eng yaxshi 

ta’riflardan biri deyish mumkin.  

 

Nazorat uchun savollar 

1. Evfemizm qanday hodisa?  

2. “Tabu” so‘zi qanday ma’noni anglatadi? 

3. Tabu-taqiq ifodalovchi evfemizmlarga misollar keltiring. 

4. Sharq madaniyatida “keksalik”ka qanday munosabatda 

bo‘linadi? 

5. Etnografik tabuni misollar vositasida izohlab bering.  

6. Turli madaniyatlarda raqamlarning qo‘llanishidagi farqlarni 

tushuntiring. 

7. Koreya va Xitoy madaniyatida vaznga qanday munosabat 

bildiriladi?  

8. Disfemizm qanday hodisa? Uni misollar yordamida 

tushuntiring. 

 

Mustaqil ish topshiriqlari 

1. Turli lingvomadaniyatlardagi etnografik tabularni qiyosiy 

tahlil qilish. 

2. “Turli lingvomadaniyatlarda evfemizmlarning ifodalanishi” 

mavzusida referat tayyorlash.  

  

Adabiyotlar 

1 Judith Martin, Thomas Nakayama. Intercultural 

communication in contexts. -5th ed. –New York: McGraw-Hill, 

2010. -528 p.  

2. Kuçkartayev İ. Özbeklerde Hitap Sözleri ve Hitap Kültürü // 

Uluslararası Dördüncü Türk Kültürü Kongresi Bildirileri. -Ankara, 

2000. 

3. Madayev O., Sobitova T. Xalq og‘zaki poetik ijodi. –

Toshkent.: Sharq, 2010. -208 b.  

 
1 Қадимги ҳикматлар. –Тошкент: Ғ.Ғулом номидаги адабиёт ва санъат нашриёти, 1987. –Б. 

95.  



 

 

~ 147 ~ 

4. Usmanova Sh. Tarjimaning lingvomadaniy aspektlari. 

Darslik. –Toshkent: TDShI, 2017. -256 b.  

5. Wang Xiaoling, Zhang Meng, Dong Hailin. Cross-Cultural 

Contrastive Study of English and Chinese Euphemisms // Cross-

Cultural Communication. Vol. 8(6). Canadian Academy of Oriental 

and Occidental Culture, 2012. –P. 66-70. 

6. Алишер Навоий. Ибратли ҳикоятлар ва хислатли 

ҳикматлар. Нашрга тайёрловчилар А.Тилавов, И.Сайдуллаев. –

Тошкент: “Sano-standart”, 2016. -520 б.  

7. Арнольд И. В. Лексикология современного английского 

языка. –М.: Флинта, 2012. -376 с.  

8. Ларина Т.В. Категория вежливости и стили 

коммуникации: монография. –М.: Рукописные памятники 

Древней Руси, 2009. -507с.  

9. Маслова В. А. Лингвокультурология. Учебное пособие 

для студентов высших учебных заведений. –М.: Изд. Центр 

«Академия», 2001. -208 c. 

10. Миртожиев М. Ўзбек тили семасиологияси. –Тошкент: 

Мумтоз сўз, 2010. -288 б. 

11. Пшеничникова А.Б. Гендерные спецификации 

вежливости в директивных речевых актах в американской 

лингвокультуре: интердискурсивный подход: автореф. дис.… 

канд. филол. наук: 10.02.04 / ИГЛУ. – Иркутск, 2009. 

12. Усманова Ш. Турли лингвомаданиятларда 

эвфемизмларнинг ифодаланиши // Ўзбек тили ва адабиёти. – 

Тошкент, 2017. - № 3. – Б. 20-25.  

13. Худойберганова Д. Матннинг антропоцентрик тадқиқи. 

–Тошкент: Фан, 2013. -136 б.  

14. Қадимги ҳикматлар. –Тошкент: Ғ.Ғулом номидаги 

адабиёт ва санъат нашриёти, 1987. -432 б.  

15. Ҳожиев А. Тилшунослик терминларининг изоҳли 

луғати. –Тошкент: ЎзМЭ, 2002. -167 б. 



 

 

~ 148 ~ 

15-MA’RUZA 

 LAKUNA VA UNI BARTARAF ETISH YO‘LLARI  

 

Reja: 

1. “Lakuna” tushunchasi 

2. Lakunalarning turlari 

3. Lakunalarni bartaraf etish yo‘llari 

 

 Tayanch so‘z va iboralar: lakuna, bo‘shliq, zid so‘zlar, 

oraliqlar, fonli leksika, realiya, madaniyatlararo muloqot, muqobil, 

verbal, noverbal, kommunikatsiya, muloqotning uzilishi, lisoniy 

to‘qnashuv, madaniy shok, subyektiv lakunalar, milliy-psixologik 

lakunalar, faoliyat-kommunikativ lakunalar, matniy lakunalar, 

madaniy makondagi lakunalar, etnografik lakunalar, retsipiyent, 

assotsiatsiya to‘ldirish usuli, kompensatsiyalash usuli, lakunologiya.  

  

15. 1. “Lakuna” tushunchasi 

“Lakuna” termini ilk bor kanadalik tilshunoslar J.P. Vine va J. 

Darbelnelar tomonidan ilmiy muomalaga kiritilib, unga shunday 

ta’rif berilgan: “Bir tildagi so‘z boshqa tilda muqobilini topa 

olmagan o‘rinlarda har doim lakuna hodisasi voqelanadi”1. 

 

 

 

 

 

 

V.G. Gak lakunalarni “tilning leksik tizimidagi bo‘shliqlar, bor 

bo‘lishi kerakdek ko‘ringan so‘zlarning mavjud emasligi” 2 , deb 

tushuntiradi. Tadqiqotchi lakunalarni mazkur jamiyatda 

tushunchalarning mavjudligi, biroq ularni ifodalovchi so‘zlarning 

yo‘qligi, bunday tushunchalar uchun boshqa tilda alohida leksik 

ifodalarning mavjud bo‘lishi deb hisoblaydi. Lakunalarga misol 

 
1 Vinay J.P., Darbelnet J. Stylistique comparee du fraiсais et de 1'anglais. –Paris, 1958. –P. 10. 
2 Гак В.Г. Сравнительная типология французского и русского языков. –Л.: "Просвещение", 

1976. –C. 261.  

Lakuna (lot. lacuna “bo‘shliq, chuqurlik, cho‘nqir joy”; 

frans. lacune “bo‘shliq, bo‘sh joy”) – biron xalqning 

maishiy, madaniy, ijtimoiy va tarixiy hayoti uchun xarakterli 

va boshqa xalq uchun begona bo‘lgan, boshqa tilda aniq 

muqobili bo‘lmagan so‘z va so‘z birikmalari.  



 

 

~ 149 ~ 

tariqasida fransuz tilida rus tiliga qiyosan сутка va кипяток 

so‘zlarining mavjud emasligini keltiradi.  

Lakunalar (J.P. Vine va J. Darbelne, V.L. Muravev), oraliq, 

lakuna (K. Xeyl), zid so‘zlar, oraliqlar, lakunalar yoki til 

xaritasidagi oq dog‘lar (Y.S. Stepanov), tarjima qilib bo‘lmaydigan 

so‘zlar (V.G. Chernov), muqobilsiz, nol so‘z (I.A. Sternin), 

muqobilsiz yoki fonli leksika (L.S. Barxudarov, Y.M. Vereshagin, 

V.G. Kostomarov), tasodifiy lakunalar, tarjimasiz leksika (L.S. 

Barxudarov) va h.k. qo‘llanilganini ko‘rish mumkin.  

S.Vlaxov va S.Florinlar lakuna hodisasini ifoda vositalarining 

alohida kategoriyasi bo‘lgan realiyalar, ya’ni “biron xalqning 

maishiy, madaniy, ijtimoiy va tarixiy hayoti uchun xarakterli va 

boshqa xalq uchun begona bo‘lgan, boshqa tilda aniq muqobili 

bo‘lmagan so‘z va so‘z birikmalari”1 sifatida talqin qilishgan. O.A. 

Ogursovaning fikricha, mazkur leksemalar qiyoslanayotgan tillarda 

o‘xshashi bo‘lmagan so‘zlardir. Olima lakuna terminini qo‘llashni 

ma’qul ko‘radi va uni so‘z birikmasi emas, konnotatsiyadan holi 

bo‘lgan qisqa so‘z ekanligini; tasvirlanayotgan hodisani farqlilik 

darajasi xususida so‘z yuritish mumkin bo‘lgani uchun unga 

nisbatan muqobilsiz terminini qo‘llashning o‘rinsiz ekanligini qayd 

qiladi. “Lakuna qiyoslanayotgan tillarning birida mavjud bo‘lgan va 

boshqasida uchramaydigan grammatik kategoriya, so‘zlar va so‘z 

birikmalaridir”2.  

Aksariyat tadqiqotchilarning tillar va madaniyatlardagi 

farqliliklarni tahlil qilishda “lakuna” (lot. lacuna – bo‘shliq, 

chuqurlik, cho‘nqir joy; frans. lacune – bo‘shliq, bo‘sh joy) 

terminini qo‘llashlari bejiz emas. A.M.Proxorovning tahriri ostidagi 

“Советский энциклопедический словарь” (M., 1981)da 

tilshunoslik va adabiyotshunoslikdagi lakunalar “matnda bo‘sh 

qolgan, tushib qolgan joy” deb izohlangan. Bunga o‘xshash izohni 

“Словарь иностранных слов” (M.,1984)da ham uchratish mumkin.  

Muayyan xalqning madaniyatida boshqa madaniyat vakillari 

tomonidan qabul qilinmaydigan stereotip xarakterdagi bir qator 

 
1 Влахов С., Флорин С. Непереводимое в переводе. –М.: Высш. шк., 1986. –С. 55. 
2  Огурцова О.А. К проблеме лакунарности //Функциональные особенности 

лингвистических единиц: Сб. трудов Кубанского ун-та. Вып.З. Краснодар: Изд-во 

Кубанского ун-та., 1979. –С. 79.  



 

 

~ 150 ~ 

o‘ziga xos unsurlar mavjud bo‘lib, ular Y. A. Sorokin va 

I.Y.Markovinalar tomonidan lakunalar deb nomlanadi. Retsipiyent 

har doim ham o‘zga madaniyat matnini to‘liq tushuna olmaydi. 

Matndagi ayrim birliklar unga g‘alati tuyuladi va ular maxsus izoh 

talab qiladi. Bunday birliklar matn yaratilgan madaniyatning o‘ziga 

xos milliy-madaniy xususiyatlari, lakunalarni yuzaga chiqaradi.  

Lakunalar madaniyatlararo muloqotda tillar va madaniyatlar 

o‘rtasidagi farqlarni ko‘rsatib beruvchi muhim omil hisoblanadi. 

Lakunalar, asosan, tillarning qiyosida seziladi. Masalan, ingliz tilida 

“yurist, advokat” ma’nosini anglatgan lawyer so‘zidan boshqa 

advokatlik kasbining turli-tumanligini ifodalaydigan attorney 

“vakil”, barrister “oliy sudlarda ishtirok etish huquqiga ega bo‘lgan 

advokat”, solicitor “mijozlarga va tashkilotlarga maslahat beruvchi; 

quyi sudlarda ishtirok etish huquqiga ega”, counsel “yuristkonsult”, 

counsellor “maslahatchi”, advocate “oliy darajadagi advokat” kabi 

so‘zlar ham qo‘llaniladi. Mazkur ifodalarga o‘zbek va rus tillaridagi 

faqat advokat so‘zigina muqobil bo‘la oladi.  

O’zbek tilida onaning onasiga ham otaning onasiga ham buvi, 

onaning otasiga ham, otaning otasiga ham buva deyilsa, turk tilida 

anneanne, babaanne, koreys tilida otaning onasiga halmoni, otaning 

otasiga haraboji, onaning onasiga vihalmoni, onaning otasiga 

viharaboji deyiladi. Yoki koreys tilida ơbba “aka” ayollarning, hyǒŋ 

“aka” erkaklarning, onni “opa” ayollarning, nuna “opa” 

erkaklarning nutqida ishlatiladi”1.  

Ko‘rinadiki, o‘zbek tilida onaning onasi // otaning onasi, 

onaning otasi // otaning otasi kabi tushunchalar mavjud bo‘lsa-da, 

ularni ifodalash uchun faqat ikki so‘z: buvi va buvadan 

foydalaniladi. Turk va koreys tillarida esa bu tushunchalarning har 

biri alohida so‘zlar (anneanne, babaanne, halmoni, vihalmoni, 

haraboji, viharaboji) vositasida ifodalangan.  

Demak, mazkur so‘zlar o‘zbek tilida lakunalarni yuzaga 

chiqaradi.  

 
1  Усманова Ш. Маданиятлараро мулоқотда лакуналарнинг ўрни // Лингвист. Илмий 

мақолалар тўплами. V. – Тошкент: “Akademnashr”, 2013. –Б . 152-156.  



 

 

~ 151 ~ 

15. 2. Lakunalarning turlari 

Madaniyatlararo verbal va noverbal kommunikatsiya jarayonida 

“muloqotning uzilishi”, “muloqotning muvaffaqiyatsizlikka 

uchrashi”, “noqulay aloqa”, “lisoniy to‘qnashuv”, “madaniy shok” 

va h.k. ijtimoiy-madaniy lakunalarni keltirib chiqaradi. Ijtimoiy-

madaniy lakunalarni quyidagicha tasniflash mumkin: 

1. Turli lingvomadaniyat jamoalari vakillarining milliy-madaniy 

xususiyatlarini aks ettiradigan subyektiv lakunalar. Subyektiv yoki 

milliy-psixologik lakunalar madaniyatlararo muloqot jarayonida 

ishtirokchilarning milliy-psixologik qarashlari bir-biriga mos 

kelmaganda yuzaga keladi. Masalan, nemislar o‘ta tartibliligi bilan 

boshqa xalqlardan ajralib tursa, koreyslar aksariyat hollarda kech 

qolishi bilan boshqa xalqlardan farqlanadi.  

Turli xalqlar madaniyatida uchrashganda, hol-ahvol so‘ralganda, 

jumladan, amerikaliklar ko‘proq “ob-havodan va siyosatdan”, 

yaponlar “ob-havodan va tildan”, o‘zbeklar“bola-chaqadan” gap 

ochsalar, xitoyliklar “Ovqat yedingizmi?” (你吃饭了吗? – Ni tish le 

ma?), deb so‘rashadi. Mazkur odatni koreys madaniyatiga ham 

ko‘chganini kuzatish mumkin. Koreyslarda salomdan keyin “Ovqat 

yedingizmi?” (식사하셨어요? – Shiksa hashyossoyo?) yoki “Ovqat 

yedingmi?” (밥먹었어? – Bab mokosso?), deb so‘rash an’anaga 

aylangan. Buni xitoy va koreys xalqlarining ko‘p asrlik tarixida 

yashash uchun olib borilgan kurashi bilan izohlash mumkin (Shuni 

alohida ta’kidlash joizki, Koreyada 1945-yillarda, Xitoyda 1960-

yillarda ocharchilik keng tarqalgan edi).  

Yapon jamiyati muloqot shakllaridagi “o‘ziniki-begona” 

qarama-qarshiligi ham subyektiv yoki milliy-psixologik lakunalarni 

aks ettiradi. Yaponiyada “o‘zinikilar” bilan dialektlar vositasida 

muloqotga kirishilsa, “begonalar” bilan, xususan, chet elliklar bilan 

adabiy tilda muloqot qilinadi1.  

2.Turli faoliyatlarning o‘zaro aloqasida milliy-madaniy 

xususiyatlarni aks ettiradigan faoliyat-kommunikativ lakunalari. 

Mazkur guruhga muayyan madaniyatga xos bo‘lgan xatti-harakat va 

 
1  Усманова Ш. Маданиятлараро мулоқотда лакуналарнинг ўрни // Лингвист. Илмий 

мақолалар тўплами. V. – Тошкент: Akademnashr, 2013. – Б. 152-156. 



 

 

~ 152 ~ 

imo-ishoralar, urf-odatlar, an’analar bilan bog‘liq maishiy yoki 

kundalik muomala, shuningdek, muomala madaniyati kiradi. 

Masalan, dunyoning deyarli barcha madaniyatlarida “Bu kitob 

sizniki emasmi?” yoki “Ertaga band emasmisiz?” savoliga bir 

o‘zbek “Yo‘q, meniki emas”, yoki “Yo‘q, band emasman”, deb 

inkor manosida bosh chayqab javob beriladi. Koreys madaniyatida 

“Ne, ne cheki animnida” (“Ha, meniki emas”) “Ne, babiji 

ansimnida” (“Ha, band emasman”), yapon madaniyatida “Hay, 

watashino dewa arimasen” (“Ha, meniki emas”) deb avval, tasdiq 

manosida bosh irg‘atib, keyin esa inkor manosida bosh chayqab 

javob beradi. Chunki koreys va yapon muloqotida suhbatdoshni 

ranjitmaslik, uni hurmatlash birinchi o‘rinda turadi. 

Chaqirish ma’nosida o‘zbeklar qo‘lini oldinga uzatib, kaftini 

yuqoriga qaratib to‘rtta barmoq yoki ko‘rsatkich barmoq bilan “bu 

yerga kel” deb ishora qilishadi. Koreys va yaponlarda bu ishora 

itlarni chaqirish uchun qo‘llaniladi. Koreys va yapon noverbal 

muloqotida biron kishini chaqirish uchun qo‘lini oldinga uzatib, 

kaftini pastga qaratib to‘rtta barmoqni silkitish harakatidan 

foydalaniladi1. 

O‘zbek madaniyatida ko‘rsatkich barmoq to‘g‘riga yo‘naltirish 

harakati biron kishi yoki narsani ko‘rsatish uchun qo‘llanilsa, Uzoq 

Sharq madaniyatida ko‘rsatkich barmoq bilan ko‘rsatish 

tarbiyasizlik, odobsizlik hisoblanadi; shuning uchun ham mazkur 

madaniyatlarda biron kishi, narsa, joy yoki yo‘l so‘ralganda 

kaftlarini yuqoriga yozib, ko‘rsatib ishora qilinadi. O‘zbeklar “men”, 

“menmi?” ma’nosida bosh yoki ko‘rsatkich barmoq bilan o‘zini 

niqtab korsatsa, koreyslar kafti bilan o‘zini ko‘rsatadi. Yaponlar esa 

ko‘rsatkich barmog‘i bilan burnini ko‘rsatib, “men” ma’nosini 

ifodalaydi.2. Bunday lakunalarning voqelanishi nafaqat u yoki bu 

muloqotning noto‘g‘ri tushunilishiga, balki madaniyatlararo 

to‘qnashuvlarni ham yuzaga chiqarishi mumkin. 

 
1 Usmanova Sh. Madaniyatlararo muloqotda noverbal vositalarning ahamiyati // Madaniyatlararo 

muloqot masalalari: til, matn, tarjima. Ilmiy-amaliy anjumani materiallari. -Toshkent: ToshDShI, 

2016. –B. 15  
2 Usmanova Sh. O‘zbekcha va koreyscha so‘zsiz muloqotning milliy-madaniy xususiyatlari // 

International Journal of Central Asian Studies. Vol.9. –Seoul, 2004. –Б. 51.  



 

 

~ 153 ~ 

Ba’zan turli xalqlar madaniyatida ranglar ifodalagan ramziy 

ma’nolar ham o‘ziga xos lakunalarning shakllanishiga sabab 

bo‘lishi mumkin. Masalan, rus lingvomadaniyatida yoshlik 

“зелёный юнец”, “зелен виноград” yashil rangning konnotatsiyalari 

vositasida ifodalansa, Xitoy an’analarida mazkur ma’no uchun oq 

rang konnotatsiyasidan foydalaniladi: bai mian shu shen – 

“tajribasiz yoshlar, ilmga yangi kirib kelgan”1.  

3. Matnlarning xususiyatlari (matnning mazmuni, matnni 

yaratish va uni tushunish, muayyan retsipiyentga yo‘nalish, muallif 

poetikasi va h.k.)dan kelib chiqadigan matniy lakunalar. Masalan, 

retsipiyent ona tilida bo‘lmagan matnni o‘qish jarayonida unga 

“begona” bo‘lgan madaniyat bilan to‘qnashadi va uni o‘zining 

milliy madaniyati doirasida qabul qilishga harakat qiladi. Natijada 

retsipiyent “begona” madaniyatning o‘ziga xos xususiyatini 

noto‘g‘ri talqin qiladi. Bunday holatlarda lakunalar matnni 

tushunmaslikdan yuzaga keladi. Shuningdek, muallif va kitobxon 

orasidagi zamonda (zamonaviy kitobxon klassik asarlarni 

tushunmasligi mumkin) ham farq bo‘lishi mumkin.  

4. Madaniy makondagi lakunalar u yoki bu lingvomadaniyat 

jamoasi vakillarining madaniy makon va ichki ko‘rinishni 

baholashdagi nomutanosibligini ifodalaydi. Muloqot jarayoni keng 

ma’noda olinganda madaniy makondagi lakunalar, tor 

kommunikativ akt miqyosida olinganda ichki ko‘rinish lakunalari 

deb yuritiladi. Madaniy makon deganda har qanday madaniyat 

tashuvchisini o‘rab olgan muhitning cheksizligi tushuniladi. 

Madaniy makonning tarkibiga quyidagilar kiradi:  

- u yoki bu lingvomadaniyat jamoasi vakillarining atrof-muhitga 

qanday ahamiyat berishi; 

- mazkur jamoa vakillarining turmush tarzi, hayoti;  

- mazkur jamoa vakillarining bilimlar zaxirasi, madaniy fondi. 

Madaniy makon va uni tarkib toptiruvchi atrof-muhit, turmush 

tarzi, bilimlar zaxirasi, madaniy fond kabi unsurlar boshqa 

madaniyat jamoasining vakili uchun lakuna hosil qiluvchilar 

sanaladi. 
 

1  Вань Ланьсяосюань. Национально-культурные особенности картин мира русского и 

китайского языков (на материале коннотаций – цветообозначений) 

http://jurnal.org/articles/2010/fill28.html 



 

 

~ 154 ~ 

Madaniy lakunalarning o‘ziga xos turlaridan biri etnografik 

lakunalardir. Ular ma’lum bir madaniyatga oid bo‘lib, boshqa 

mahalliy madaniyatda mavjud bo‘lmaydi. Etnografik lakunalar 

ko‘pincha maishiy hayot predmetlarini tavsiflash uchun xizmat 

qiladi. Boshqa madaniyat retsipiyenti ular haqida tasavvurga ega 

bo‘lmaydi, bunday tushunchalarning asosiy ma’nosi anglay 

olmaydi. Masalan, koreys turmushidagi “o‘ndol” tushunchasi 

koreys uylaridagi pol ostidagi isitish tizimini anglatadi. Yoki o‘zbek 

maishiy hayotidagi “tancha” tushunchasi isinish jihozini bildiradi. 

Tabiiyki, boshqa madaniyat retsipiyentlari mazkur predmetlar 

haqida tasavvur hosil qilishga, bu tushunchalarning ma’nolari 

anglashga qiynaladi. Ko‘rinadiki, etnografik lakunalar maishiy 

hayot predmetlariga xos bo‘lib, ular tasviriy va tavsifiy izohlarni 

talab qiladi1.  

V.Muravev etnografik lakunalarning paydo bo‘lishini 

qiyoslanayotgan madaniyatlardan birining sohibida boshqa 

madaniyat vakilida bo‘lgan turli ijtimoiy-madaniy omillar natijasida 

yuzaga kelgan lingvo-etnografik assotsiatsiyaning yo‘qligi bilan 

bog‘laydi2.  

5. Biror lingvomadaniyat vakillari imo-ishorasi orqali 

ifodalanuvchi mazmunnig boshqa lingvomadaniyat vakillari uchun 

neytralligi yoki boshqa ma’noni ifodalovchi paralingvistik 

lakunalar. Masalan, koreys erkaklari “jazman”lari haqida 

gaplashishganda jimjiloq barmoqni ko’rsatishadi. Yoki ikkala 

ko’rsatkich barmoqning uchini bir-biriga tegizish harakatidan 

“erkak va ayol o’rtasidagi yaqin munosabat” tushuniladi. 

Ko’rsatkich barmoqlarni boshga shox qilib qo’yish ishorasi 

“kimnidir jahli chiqqanligi” bildiradi. Qayd qilingan imo-ishoralar 

o‘zbek lingvomadaniyatida uchramaydi va ular o‘zbek muloqotida 

paralingvistik lakunalarni yuzaga chiqaradi.  

 

 

 

 
1  Усманова Ш. Маданиятлараро мулоқотда лакуналарнинг ўрни // Лингвист. Илмий 

мақолалар тўплами. V. – Тошкент: “Akademnashr”, 2013. –Б . 154.  
2  Муравьев В.Л. Лексические лакуны (на материале лексики французского и русского 

языков). –Владимир: ВГПИ, 1975. –С.38. 



 

 

~ 155 ~ 

15. 3. Lakunalarni bartaraf etish yo‘llari 

Madaniyatlar aralashgan bugungi kunda turli tillar, xalqlar, 

ularning madaniyatlariga qiziqish, ularni tadqiq etish muhim 

ahamiyat kasb etmoqda. Ikkita milliy madaniyat hech qachon bir-

biriga to‘liq mos tushmaydi. Retsipiyentning boshqa madaniyatdagi 

matnni o‘z madaniyati doirasida qabul qilishi o‘sha madaniyatni 

tushunmaslikka, ayrim hollarda madaniyatlararo to‘qnashuvlarga 

sabab bo‘ladi. Lisoniy to‘siqlar mavjud bo‘lmagan holatlarda ham 

aynan madaniyatlardagi farqlar madaniyatlararo muloqotga xalaqit 

qilishi mumkin.  

U yoki bu lingvomadaniyat jamoasining milliy xususiyatlarini 

ifodalovchi lakunalar chet tillarni o‘rgatishda o‘ziga xos to‘siq 

sanaladi. Biroq madaniyatlararo muloqot tajribasi mazkur 

madaniyatlarning milliy o‘ziga xos farqlaridagi qiyinchiliklarni 

bartaraf qilishda turli usullarning mavjudligini ko‘rsatadi. 

Binobarin, G. A. Antipov, O. A. Donskix, I. Y. Markovina va Y. A. 

Sorokinlar ijtimoiy lakunalarni bartaraf qilishning ikki: to‘ldirish va 

kompensatsiyalash usullariga ajratishadi1.  

Lakunalarni to‘ldirish retsipiyent uchun boshqa madaniyatga 

tegishli bo‘lgan ayrim tushunchaning ma’nosini ochib berish 

jarayonidir. Lakunalarni to‘ldirishning eng ko‘p tarqalgan turi matn 

tarjimasida milliy-madaniy xususiyatga ega bo‘lgan unsurni saqlab 

qolishdir. Masalan, In der Gaststätte bestellte er Hackepeter. U 

restoranda ziravorlangan xom go‘shtdan tayyorlanadigan 

xakepeter olib kelishni buyurdi 2.  

 Ijtimoiy lakunalarni bartaraf qilishning yana bir usuli 

kompensatsiyalash bo‘lib, uning asosiy vazifasi milliy o‘ziga xos 

to‘siqni olib tashlashdir. Matndagi lakunalarni 

kompensatsiyalashning eng sodda turi boshqa madaniyatga oid 

bo‘lgan parchani retsipiyent tilida berishda muallif tomonidan 

realiyalardan foydalanishdir. Masalan, “У него (дерева) густая 

 
1 Антипов Г. А., Донских О. А., Марковина И. Ю., Сорокин Ю. А. Текст как явление 

культуры. Новосибирск: Наука; Сиб. отд-ние, 1989. 
2  Папикян А. В. Cоциокультурные лакуны: типология, причины появленияи способы 

заполнения при изучении иностранных языков. – C. 481. Электрон вариант.  



 

 

~ 156 ~ 

раскидистая крона, продолговатые листья, как у нашей 

черемухи, только в несколько раз крупнее “1.  

Bunda havola va iqtiboslar keltirish kompensatsiyalash 

usulining asosiy unsuri bo‘lib xizmat qiladi.  

Shunday qilib, lakunalar bir tomondan milliy madaniyatning 

o‘ziga xos belgisi, mentalitet xususiyatlari darajasining ko‘rsatkichi 

bo‘lsa, ikkinchi tomondan madaniyatlararo o‘zaro ta’sir sharoitida 

o‘zga ko‘rinishga kira oladigan birliklar hisoblanadi. Lakunalarni 

tadqiq qilish lakunologiya fanini shakllantirishga, uning 

tushunchaviy-terminologik apparatini va tadqiqot metodlarini ishlab 

chiqishga, tillar va madaniyatlar o‘rtasidagi farqlarni ko‘rsatib 

berishga, madaniyatlararo muloqotda to‘siqlarni yengishga, chet 

tillarni o‘rgatishda samaradorlikni oshirishga xizmat qiladi.  

  

Nazorat uchun savollar 

1. “Lakuna” termini ilk bor kim tomonidan ilmiy muomalaga 

kiritildi?  

2. Lakunaga ta’rif bering. 

3. Lakunalar qanday aniqlanadi?  

4. Qanday hodisalar ijtimoiy-madaniy lakunalarni keltirib 

chiqaradi? 

5. Subyektiv yoki milliy-psixologik lakunalar qanday yuzaga 

keladi?  

6. Faoliyat-kommunikativ lakunalarga nimalar kiradi? 

7. Qanday lakunalarga matniy lakunalar deyiladi? 

8. Madaniy makondagi lakunalar nimani ifodalaydi?  

9. Madaniy makonning tarkibiga nimalar kiradi? 

10. Etnografik lakunalar nima?  

11. Lakunalarni to‘ldirish qanday usul? 

12. Lakunalarni kompensatsiyalash qanday usul? 

 

Mustaqil ish topshiriqlari 

1. O‘zbek lingvomadaniyatiga xos etnografik lakunalarni 

izohlash.  

 
1 Пиляцкин Б. Восточная и Южная Азия. –М., 1981. –C.175.  



 

 

~ 157 ~ 

2. “Madaniyatlararo muloqotda noverbal vositalar” mavzusida 

taqdimot qilish. 

 

Adabiyotlar 

1. Vinay J.P., Darbelnet J. Stylistique comparee du fraiсais et de 

1'anglais. –Paris, 1958. -331 p.  

2. Usmanova Sh. O‘zbekcha va koreyscha so‘zsiz muloqotning 

milliy-madaniy xususiyatlari // International Journal of Central 

Asian Studies. Vol.IX. – Seoul, 2004. –Б. 48-60. 

3. Usmanova Sh. Lakuna va uni tarjimada bartaraf etish yo‘llari 

// Sharq tarjimashunoslgi: tarixi, hozirgi kuni va kelajagi. –

Toshkent: ToshDSHI, 2016. 37-43.  

4. Usmanova Sh. Madaniyatlararo muloqotda noverbal 

vositalarning ahamiyati // Madaniyatlararo muloqot masalalari: til, 

matn, tarjima. Ilmiy-amaliy anjumani materiallari. -Toshkent: 

ToshDShI, 2016. –B. 11-16. 

5. Usmanova Sh. Tarjimaning lingvomadaniy aspektlari. 

Darslik. –Toshkent: TDShI, 2017. -256 b.  

6. Антипов Г. А., Донских О. А., Марковина И. Ю., 

Сорокин Ю. А. Текст как явление культуры. –Новосибирск: 

Наука; Сиб. отд-ние, 1989. -197 c. 

7. Влахов С., Флорин С. Непереводимое в переводе. –М.: 

Высш. шк., 1986. - 416 с. 

8. Воробьев В.В. Лингвокультурология: теория и методы. 

Монография. – М.: Изд-во РУДН, 2008. -240 с.  

9. Гак В.Г. Сравнительная типология французского и 

русского языков. –Л.: "Просвещение", 1976. -286 с.  

10. Марковина И.Ю. Лакуны как инструмент описания 

специфики локальных культур // Проблемы организации 

речевого общения. –М., 1981. –С. 161-181. 

11. Маслова В. А. Лингвокультурология. Учебное пособие 

для студентов высших учебных заведений. –М.: Изд. Центр 

«Академия», 2001. -208 c. 

12. Муравьев В.Л. Лексические лакуны (на материале 

лексики французского и русского языков). –Владимир, 1975. -

176 с. 



 

 

~ 158 ~ 

13. Огурцова О.А. К проблеме лакунарности // 

Функциональные особенности лингвистических единиц: Сб. 

трудов Кубанского ун-та. Вып.3. Краснодар: Изд-во 

Кубанского ун-та., 1979. –С. 77–83.  

14. Пиляцкин Б. Восточная и Южная Азия. –М., 1981. –C 

175–183.  

15. Стернин И.А., Быкова Г.В. Концепты и лакуны 

//Языковое сознание: формирование и функционирование. –М., 

1998. –С. 55-56.  

16. Сорокин Ю.С. Лакуны как сигналы специфики 

лингвокультурной общности // Аспекты изучения текста. –М., 

1981. –С. 93-101.  

17. Усманова Ш. Маданиятлараро мулоқотда 

лакуналарнинг ўрни // Лингвист. Илмий мақолалар тўплами. V. 

– Тошкент: “Akademnashr”, 2013. –Б . 152-156.  

18. Этнопсихолингвистика. –М.: Наука, 1988. -190 с. 

  



 

 

~ 159 ~ 

16-MA’RUZA 

RAMZ – INSON RUHIYATINING TILI  

 

Reja:  

1. Ramzlarning vujudga kelishi  

2. Turli lingvomadaniyatlarda hayvon ramzlarining qiyosiy 

tahlili 

3. Turli lingvomadaniyatlarda qush ramzlarining qiyosiy tahlili 

4. Ranglarning ramziy ma’nolari  

 

 Tayanch so‘z va iboralar: ramz, timsol, belgi, semiotika, 

folklor ramzlari, kodlashgan ismlar, hayvon ramzlari, totem, 

mifologiya, qush ramzlari, daraxt va o‘simlik ramzlari, ranglarning 

ramzlari, raqamlarning ramzlari.  

 

16. 1. Ramzlarning vujudga kelishi 

Fikr talqini ramziylikni, muloqot jarayoni xarakterini namoyon 

qiladi; muloqotning ramziy xarakteri bizning so‘zlarimiz yoki imo-

ishoralarimiz o‘ziga xos ma’no anglatmasligini bildiradi. Aksariyat 

hollarda kelishilgan ustama ma’no qabul qilinadi. Biz muloqot 

jarayonida ramzlardan foydalanarkanmiz suhbatdoshimizning ham 

mazkur ramzlar tizimini qabul qilganini taxmin qilamiz. Bu ramziy 

ma’nolar ham verbal (so‘zli), ham noverbal (so‘zsiz) shaklda bayon 

etiladi. Minglab noverbal vositalar (tana a’zolari harakatlari, imo-

ishoralar, yuz ifodasi, ko‘z qarashi, vujudning holati va h.k.) turfa 

ma’nolarni o‘z ichiga oladi1. 

Ijtimoiy muloqot tizimida insonlar mazkur jamiyat, guruh va 

ijtimoiy muhitda qabul qilingan ramzlardan foydalanmasdan yashay 

olmaydilar. Insonni hayvondan farqlovchi jihatlardan biri – uning 

ramzlashtirishga bo‘lgan ehtiyojidir. Zamonaviy antropologiyada 

B.Franklinning man is a tool-making animal (inson mehnat qurollari 

ishlab chiqaradigan mahluq)2  formulasi biroz o‘zgartirilib, “inson 

o‘zining tabiatiga ko‘ra man is a symbol-making animal, ya’ni inson 

nafaqat “mehnat qurollari ishlab chiqaradigan”, balki “ramzlar 
 

1 Judith Martin, Thomas Nakayama. Intercultural communication in contexts. - 5th ed. –New 

York: McGraw-Hill, 2010. –P. 94. 
2 http://www.azquotes.com/quote/702521 



 

 

~ 160 ~ 

yaratadigan” mahluq hamdir”, deb talqin qilinadi. Demak, dunyo 

ramzlardan iborat, ramzlar insoniyatning ilk, haqiqiy ijodidir. 

 

 

 

 

 

“Ajdodlarimiz bugun ibtidoiy davr deb baho beriladigan 

paytlarda bizga qaraganda yuz karra shoirroq edilar. Ular albatta, 

poeziyani tushunmasdilar, biroq bugungi til bilan aytganda, o‘sha 

minglab yillar avval ularning tafakkur tarzi “poetik mushohada” 

tarzida edi: ular hayotlari va tabiatdagi har bir narsani tasavvur 

qilgan tushunchalarning ramzi sifatida qabul qilardilar. U paytlar 

Osmon, suv, ko‘kat, quyosh, oy yorug‘lik va zulmat – Tangrilar edi; 

quyosh o‘rnini tun egallarkan, ezgulik va yovuzlik kurashi ketyapti 

deb o‘ylashardi. Hayvonlar ham tangrilar edi, ularning ichida ham 

yovuz va ezgu niyatlilari bor edi. Ezgulik tangrilari osmonda, yer 

yuzida yorug‘lik bilan birga yashashadi, yovuzlik tangrilari yer 

ostida, zulmat bilan birga yashashadi deb o‘ylardilar”1. 

Demak, inson moddiy muhitdan tashqari, ramziy olamda ham 

yashaydi. Inson o‘z tarixining ilk davrlarida ma’nolar dunyosida 

yashagan, dunyoni ramzlar orqali qabul qilgan, tabiat bilan ramzlar 

orqali munosabatda bo‘lgan. Shunga ko‘ra, “inson tilini to‘la 

ma’noda ramzlar tili deyish mumkin”. Ramzlar o‘z-o‘zidan 

shakllanmagan, ular insonning bilish mahsuli sifatida vujudga 

kelgan.  

Insonlar o‘rtasidagi aloqa “ramz” (“simvol”) so‘zining o‘zida 

aks etgan. Yunoncha “simvol” so‘zi dastlab sopol yoki chinni 

parchasini ifodalab, do‘stona munosabatlar belgisi bo‘lib xizmat 

qilgan. Mehmonni kuzatayotgan mezbon mehmonga sopol yoki 

chinni parchasining bir bo‘lagini bergan, ikkinchi bo‘lagini esa 

o‘zida olib qolgan. Bu mehmon qachondir yana uyga kelganida, uni 

ana shu sopol parchasidan tanib olishgan. Demak, qadimgi 

davrlarda “simvol” so‘zi “shaxs guvohnomasi” ma’nosida 

qo‘llanilgan.  

 
1 Эшонқулов Ж. Фольклор: образ ва талқин. –Қарши: Насаф, 1999. –Б. 136. 

Ramz – tashqi dunyoning turli madaniyat vakillari ichki 

dunyosi, ongi, tafakkuri va ruhidagi aksi. Ramz belgi bo‘lib, 

uning dastlabki ma’nosidan boshqa ma’no uchun shakl 

sifatida foydalaniladi. 



 

 

~ 161 ~ 

Ramz tushunchasi qator fanlar nuqtayi nazaridan turlicha talqin 

qilinadi: 1) ramz – belgi bilan o‘xshash tushuncha (tillarni sun’iy 

formallashtirishda); 2) hayotni san’at vositasida obrazli 

o‘rganishning o‘ziga xosligini ifodalovchi universal kategoriya 

(estetika va san’at falsafasida); 3) muayyan madaniy obyekt 

(madaniyatshunoslikda, sotsiologiyada va boshqa ijtimoiy fanlarda); 

4) ramz belgi bo‘lib, uning dastlabki ma’nosidan boshqa ma’no 

uchun shakl sifatida foydalaniladi (falsafa, lingvistika, semiotika va 

h.k.)1.  

Lingvomadaniyatshunoslikni ramzning belgilik jihati 

qiziqtiradi. Agarda oddiy belgi insonga ma’nolarning predmetlar 

olamiga kirish imkoniyatini bersa, ramz ma’noviy munosabatlarning 

predmetlar mavjud bo‘lmagan olamiga kirish imkoniyatini beradi. 

Ramzlar orqali bizning ongimizda kishilarni yagona etnomadaniy 

hamjamiyatga birlashtiradigan madaniyatning eng muqaddas 

qirralari ochiladi, aqlga sig‘maydigan, g‘ayrishuuriy botiniy 

ma’nolar yuzaga chiqadi 2 . Ramzni o‘z predmeti bilan aloqasini 

yo‘qotgan ma’no sifatida tasavvur qilish mumkin. 

Y.M.Lotman ramzlarni “madaniy majmuaning eng barqaror 

elementlaridan biri” sifatida qayd qilgan3. Demak, ramzlar mazkur 

lingvomadaniy makonning barqaror birliklari sanaladi. Ular turmush 

qoidalariga aylangan kuzatishlarni mustahkamlaydi.  

Ramz – inson ruhiyatining tili bo‘lib, u tabiat bilan ana shu tilda 

gaplasha boshlagan. Aynan ana shu ramzlar tilida miflar, ertaklar, 

dostonlar yaratilgan. Folklor ramzlari muayyan xalqning ilk 

tafakkur tarzini, tasavvurlarini, ijodini tamsil etadi. Jumladan, turkiy 

xalqlar og‘zaki ijodida “Ulgen – yorug‘lik va ezgulik. Erlikxon –

zulmat va yovuzlik, Momaqaldiroq – tangrilar ovozi, Yashin – 

tangrining o‘qi, Sel – yovuz ruhning ofati, Tog‘ – tilsimli qo‘rg‘on, 

Suv, Tuproq – tiriklik, G‘or – ruhlar makoni, Osmon – ezgulik 

tangrilari, Yer osti – yovuz ruhlar makonining ramzi, kodlashgan 

ismlari”4 bo‘lgan.  
 

1 Маслова В. А. Лингвокультурология: Учеб. пособие для студ. высш. учеб, заведений. –

М.: Издательский центр «Академия», 2001. –С. 95.  
2  Алефиренко Н.Ф. Лингвокультурология. Ценностно-смысловое пространство языка. 

Учебное пособие. –М.: Флинта, Наука, 2010. –С. 189. 
3 Лотман Ю.М. Семиосфера. –СПб.: "Искусство-СПБ", 2000. –С. 241. 
4 Эшонқулов Ж. Фольклор: образ ва талқин. –Қарши: Насаф, 1999. –Б. 67. 



 

 

~ 162 ~ 

Qadimgi toshyozuv va bitiklar, xalq og‘zaki ijodi 

namunalarining eng katta ma’naviy boyligimiz ekanligini 

Prezidentimiz I.A.Karimov ham alohida ta’kidlaganlar: 

“Ajdodlarimiz tafakkuri va dahosi bilan yaratilgan eng qadimgi 

toshyozuv va bitiklar, xalq og‘zaki ijodi namunalaridan tortib, 

bugungi kunda kutubxonalarimiz xazinasida saqlanayotgan ming-

minglab qo‘lyozmalar, ularda mujassamlashgan tarix, adabiyot, 

san’at va boshqa sohalarga oid qimmatbaho asarlar bizning buyuk 

ma’naviy boyligimizdir. Bunchalik katta merosga ega bo‘lgan xalq 

dunyoda kamdan kam topiladi”1.  

Demak, xalq og‘zaki ijodida muayyan davrda yashagan 

ajdodlarimizning kechinmalari, tasavvurlari muhrlangan. Ularda 

ifodalangan ramzlarni tadqiq etish va ularni to‘g‘ri talqin qilish 

ajdodlarimizning ichki dunyosini yoritib berishga, bizni ularga 

yaqinlashtirishga, ma’naviyatimizni boyitishga xizmat qiladi. Zero, 

“ramzlar qadriyatlar majmuyi”dir.  

Ramz – tashqi dunyoning turli madaniyat vakillari ichki 

dunyosi, ongi, tafakkuri va ruhidagi aksidir. Har bir insonda, har 

qanday madaniyat vakilida ichki dunyoni o‘ziga xos qabul qiluvchi 

“tug‘ma mexanizm” mavjud bo‘ladi. Bu “tug‘ma mexanizm” tashqi 

dunyoni ramzlar, timsollar orqali “qayta ishlab” qabul qilishga 

moslashgandir. 

Ramziy etalonlar madaniy jihatdan tamg‘alangan bo‘ladi. 

Binobarin, turkiy xalqlar lingvomadaniyatida bo‘ri – jasurlik, rus 

lingvomadaniyatida vahshiylik etaloni bo‘lib keladi. A. K. 

Bayburin: “Ba’zi narsalarning “moddiy madaniyat” sohasiga, 

boshqalarining “ma’naviy madaniyat” sohasiga kiritilishi birinchi 

navbatda ularga turli semiotik maqom berilganini ko‘rsatadi”, deb 

yozadi2. Bu o‘rinda ta’kidlash joizki, ayrim tillarda ramziy etalonlar 

bir-biriga mos keladi: qo‘y – yuvoshlik etaloni, chumoli va ari – 

mehnatsevarlik etaloni. Demak, ramzlar obrazliligi, 

motivlashganligi, ko‘p ma’noliligi bilan tavsiflanadi.  

Ijtimoiy muloqot tizimida muayyan obyektlar, masalan, 

predmet, harakat, hodisa, matn, tasvir, hayvon, o‘simlik, rang, 
 

1 Каримов И.А. Юксак маънавият – енгилмас куч. –Тошкент: Маънавият, 2008. – Б. 23. 
2 Байбурин А. К. Семиотические аспекты функционирования вещей // Этнографическое 

изучение знаковых средств культуры. – Л.: Наука, 1989. –С. 63–88. –С. 72. 



 

 

~ 163 ~ 

raqam va h.k. ramz bo‘lib xizmat qiladi. Ramzlar moddiy (buyum, 

predmet), tushunchaviy, so‘zli, tasviriy va ovozli bo‘lishi mumkin: 

  
 

16. 2. Turli lingvomadaniyatlarda hayvon ramzlarining 

qiyosiy tahlili 

Ot – qadim-qadimdan insonga xizmat qilib kelgan. Ilmiy 

ma’lumotlarga ko‘ra, otlar miloddan taxminan uch ming yil ilgari 

xonakilashtirilgan. Uni mashq qildirish va har xil ishlarga, 

harakatlarga o‘rgatish – boshqa hayvonlarga nisbatan ancha qulay. 

Ot kuchli, sabr-chidamli, ko‘rkam, pokiza, ziyrak, hushyor, biror 

narsani darhol payqash, ko‘rish, hid bilish, tovushni, hatto bilinar-

bilinmas sharpani eshitish, sezish qobiliyati kuchli. Bu fazilatlaridan 

tashqari ot insonning sodiq do‘sti, vafodori, og‘ir ishlarda 

madadkori, safarlarda hamrohi, jangu jadalda, boshqa xavf-xatarli 

holatlarda ko‘pincha kishini o‘lim-yitimdan saqlab qoluvchi ajoyib 

jonivordir1.  

Qadimgi turkiylarda ot qutlug‘ hayvon sanalgan. U odamning 

doimiy yo‘ldoshi, mavqeyi jihatdan odam bilan baravar, bir kunda 

tug‘ilgan, deb tasavvur qilingan. Xun davrida oq ot maxsus 

marosimlarda alohida vazifani bajargan. Xunlarda oq ot aziz 

sanalgan. Xun davlatidagi qabila boshliqlari bir-birlari bilan tinchlik 

shartnomalari tuzgan paytda oq otning qonini mayga aralashtirib 

ichganlar. Shu odat orqali bir-birlari bilan urishmaslikka, ahil, 

 
1 Шомақсудов Ш., Шораҳмедов Ш. Маънолар махзани. –Тошкент: ЎМЭ, 2001. –Б.263.  



 

 

~ 164 ~ 

ittifoq bo‘lishga qasamyod qilganlar. Bu odat har qanday farmondan 

ustun turgan1. 

Mahmud Koshg‘ariyning ta’biri bilan aytganda ot “turkning 

qanotidir”2. “Ot turkiy qabilalarda totem jonivorlardan biri bo‘lib, 

ezgulik ruhi sifatida shomonga yovuz ruh ustidan g‘alaba qilishda 

yordam beradi. Shomonlarning hassalari ko‘pincha ot ramzini 

ifodalaydi va o‘zbek xalqida hozirgacha otning devi bor degan 

inonchlar saqlanib qolgan”. Farg‘onada, Qo‘qonda, Samarqandda, 

O‘ratepada devni ot qiyofasida tasavvur qilinadi. O‘zbek xalq 

ertaklari va dostonlarida “ot qahramonning sadoqatli yo‘ldoshi, 

hamrohi, yordamchisi, ba’zan o‘rinbosari sifatida uchraydi. 

Alpomishni Boychibor, Go‘ro‘g‘lini G‘irotsiz tasavvur qilib 

bo‘lmaydi. “Pahlavon Rustam” ertagida ot Rustamni hamisha 

falokatlardan asraydi. “Malikayi ayyor” dostonida ot qahramonning 

sarguzashti va qahramonliklariga teng sherik. Ertak va dostonlarda 

devlar ham ba’zan ot ko‘rinishida keladi yoxud bir yumalab otga 

aylanadi. Bir afsonaga ko‘ra, otlar tangrilar bilar ajdarholardan 

tarqalgan. Shu sababli xalq og‘zaki ijodida qanotli otlar ko‘p 

uchraydi”3.  

O‘zbek inonchlariga ko‘ra, o‘limi yaqinlashgan yoki o‘lim xavfi 

tug‘ilgan kishining tushiga ot kirib, o‘limdan darak beradi. Bulardan 

tashqari o‘zbek madaniyatida yangi uyga ko‘chib kirishda hovli 

ostonasi, darvozasiga otning taqasi qoqiladi. Bu bilan xonadon 

turmushi ot taqasiday mustahkam va xotirjam, mol-holga boy-

badavlat bo‘lishi niyat qilinadi. 

Ot boshqa Sharq xalqlari madaniyatida ham muhim ahamiyat 

kasb etadi. Uzoq Sharq madaniyatida, xususan, Xitoy 

mifologiyasida ot samo, olov, janub, tezlik, qaysarlik va yaxshilik 

alomati sifatida talqin qilinadi. Shuningdek, muchallardan biri 

sanaladi. Yapon mifologiyasida oq otga – mehr, rahm-shavqat 

ma’budasi, qora otga – yomg‘ir xudosi, deb qaraladi4.  

 
1 Раҳмон Н. Турк ҳоқонлиги. –Тошкент: Халқ мероси, 1993. –Б. 119. 
2  Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Таржимон ва нашрга тайёрловчи 

С.М.Муталлибов. I. –Тошкент: ЎзФА нашриёти, 1960. – Б. 83.  
3 Эшонқулов Ж. Фольклор: образ ва талқин. –Қарши: Насаф, 1999. –Б. 68-69. 
4 http://symbolist.ru/animals 



 

 

~ 165 ~ 

Ot hind, eroniy xalqlarda eng qadimiy kultlardan biri 

hisoblanadi. “Jumladan, qadimgi hindlar oq otga hurmat bajo 

keltirganlar, chunki Tvashtra (podsho)ning oq oti olam oti vazifasini 

bajaradi. Shoh qarshilikka uchrasa yoki kuchdan qolsa, oq ot uning 

qayta tug‘ilishiga yordam beradi. Shoh qayta tug‘ilgandan so‘ng 

uning xotini farzand ko‘radi. Shohning jismoniy jihatdan baquvvat 

bo‘lishiga, mol-yilqisi ko‘payishiga sabab bo‘ladi, deb xayol 

qilganlar”1.  

Bo‘ri – turkiy xalqlarning totemi bo‘lib, u jasurlik, 

bo‘ysunmaslikni tamsil etadi. Turkiy xalqlarning tasavvurida ayrim 

turk urug‘larining asosi bo‘ridan kelib chiqqandir. Afsonalarda ko‘k 

turklar dohiysi Ashinning onasi bo‘ri bo‘lgani, Ashin urug‘ining 

ko‘k bo‘ridan, ya’ni kul rang bo‘ridan tarqani qayd etiladi.  

Xitoylar o‘zlariga tobe bo‘lgan Ashin qabilasini Tu-kyu deb 

ataganlar. Xitoycha Ashina ham deyiladi. P.Pelo bu so‘zni “turk-

yut” (turkiylar) deb izohlagan. Turk atamasi kuchli, mustahkam 

demakdir. Ashina esa bo‘ri degani. Turkiycha bo‘ri mo‘g‘ulcha 

shono, chino deyiladi, a qo‘shimchasi xitoycha hurmat ma’nosini 

bildiradi. Bundan xulosa chiqadiki, Ashina – himmatli, mard bo‘ri 

degan ma’nodadir.  

Bo‘ri haqidagi tasavvur Ashin urug‘ining hamma tomoniga 

kirib borgan. Ashin qabilasi bayrog‘ida bo‘ri kallasining oltin tasviri 

tushirilgan. Bayroqda bo‘ri kallasining tasviri turk-mo‘g‘ul 

xalqlarining hammasiga ko‘chgan. Ashin qabilasi biron joyga kelib 

o‘rnashgandan keyin o‘z hududini chegaralab olgan va darvoza 

o‘rnatgan. Darvozaning kiraverishiga bo‘ri kallasi tasviri tushirilgan 

bayroqni ilib qo‘yganlar. Bu bilan bo‘ri avlodi ekanligini eslatib 

turganlar. Bu asotir turkiylardan mo‘g‘ul xalqiga ham kirib brogan. 

Mo‘g‘ul afsonalariga ko‘ra, Chingizxon kul rang bo‘ridan kelib 

chiqqan2. 

Turkiy xalqlarning yashash tarzi bilan muayyan jihatlari 

o‘xshash bo‘lgan bo‘ri Uyg‘ur O‘g‘uz Hoqon dostonida va boshqird 

an’analarilarda yo‘l ko‘rsatuvchi unsur sifatida tasvirlangan. Turkiy 

xalqlar mifologiyasida bo‘ri yorug‘lik ramzi, shuningdek, fazoviy 

 
1 Раҳмон Н. Турк ҳоқонлиги. –Тошкент: Халқ мероси, 1993. –Б. 119. 
2 Раҳмон Н. Турк ҳоқонлиги. –Тошкент: Халқ мероси, 1993. –Б. 43-44. 



 

 

~ 166 ~ 

jismlarning holatlari bilan bo‘g‘liq o‘zgartuvchi xususiyatga ega 

bo‘lgan hayvon sifatida talqin etiladi1.  

Afsonalarda turk urug‘larining asosini bo‘riga borib taqash 

ularda bo‘riga bo‘lgan ishonchning saqlanib qolishiga sabab bo‘lgan. 

Bo‘riga ishonchning asosiy qismi o‘zbeklarning turli gruppalarida 

bolaning tug‘ilishi, uning hayotini saqlab qolish bilan bog‘langan. 

Qashqadaryo o‘zbeklarining qo‘ng‘irot, avaxli, nayman, quchchi, 

saroy, mang‘it kabi urug‘larida homilador ayollar bo‘rining terisidan, 

suyagidan va boshqa a’zolaridan tumor qilib, o‘zi bilan olib 

yurganlar, bola tug‘ilishini osonlashtirish uchun onaning yostig‘i 

ostiga bo‘rining payini qo‘yganlar, yangi tug‘ilgan bolani bo‘rining 

jag‘suyagi orasidan o‘tkazib olganlar...2.  

Qashqadaryo viloyatida tug‘ilgan farzand hayotdan ko‘z 

yumaversa, oila boshlig‘i – ota toqqa chiqib bo‘ri ovlagan. Bo‘rini 

o‘ldirib, uning lunjini kesib yangi tug‘ilgan chaqaloqni o‘tqazishgan, 

terisini beshikning tagiga solishgan, tishlari va tirnog‘ini beshikka 

o‘yinchoq qilib osib qo‘yishgan. Bu bilan yangi tug‘ilgan go‘dakka 

bo‘rining homiylik qilishi belgilangan. Endi bo‘ri uni turli ins-

jinslardan hamisha asraguvchi homiyga aylangan. Bolaga esa 

Bo‘riboy, Gurkiboy, Bo‘ritosh, Bo‘rixon deb ism qo‘yishgan3.  

Turkiy xalqlardan farqli ravishda, boshqa xalqlarning 

madaniyatida bo‘ri vahshiy, yovuz, qonxo‘r, yebto‘ymas, ochko‘z 

hayvon sifatida talqin qilinadi.  

Yo‘lbars – turk qabilalari va alplarining eng qadimgi asli 

hisoblanadi. Xususan, Mahmud Koshgariy “tonga” so‘zini yo‘lnars 

jinsidan bo‘lgan hayvon, deb izohlaydi. “U filning kushandasidir. 

Bu so‘zning asosiy ma’nosi shudir. Lekin bu so‘z turklarda ma’nosi 

o‘zgarga holda qo‘llanadi. Bu so‘z ko‘pincha odamlarga laqab 

o‘rnida ishlatiladi. Chunonchi: Tongaxan, Tonga Tegin va shu 

kabilar. Turklarning ulug‘ xoni Afrosiyobni Tonga alp er deb atar 

edilar. Yo‘lbars kabi kuchli bahodir odam, demakdir”4. Ko‘rinadiki, 

 
1  Ekrem Sarıkçıoğlu. Din Fenomenolojisi (Dinlerin Mahiyeti ve Tezahür Şekilleri). Gözden 

Geçirilmiş ve Genişletilmiş 2. Baskı. –Isparta: Fakülte Kitabevi, 2011. –S. 63. 
2 Мирзаев Н. Ўзбек зооантропонимлари // Ономастика Узбекистана. –Ташкент, 1989. –С. 

129. 
3 Madayev O., Sobitova T. Xalq og‘zaki poetik ijodi. –Toshkent.: Sharq, 2010. –B. 23. 
4  Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Таржимон ва нашрга тайёрловчи 

С.М.Муталлибов. III. –Тошкент: ЎзФА нашриёти, 1963. – Б. 379.  



 

 

~ 167 ~ 

Mahmud Koshgariy Afrosiyobni alp Erto‘nga deb qayd qiladi, bu 

ismning ma’nosi “qahramon erkak yo‘lbars” bo‘lgan. Sibir xalqlari 

orasida “bars” nomi bilan tanilgan bu hayvonni “Irq bitigi” (X 

bo‘lim)da “qamishzorda yurgan” yoki qamishlar orasidan “chiqqan” 

bir Tangri bo‘lishi mumkinligi aytilgan. Shuningdek, yo‘lbars turk 

asotirlarida tog‘ va g‘orning ruhi sifatida talqin etiladi.  

Yo‘lbars yuragini yegan Manasning onasi tushida bir olma 

ko‘radi. Bu totemistik inonch mahsuli bo‘lib, qahramon 

tug‘ilmasidanoq tangrilar uni o‘z homiyligiga oladi, Manasning 

ilohiy kuch-qudratga ega bo‘lishi avvalda asoslanadi1.  

Yo‘lbarsning kuch-qudrat va mardlik ramzi ekanligini 

ko‘rsatuvchi bir nechta san’at asari O‘rta Osiyo va Kichik Osiyoda 

olib borilgan qazishmalarda topilgan. Budizm davrida yo‘lbars terisi 

budizmning kuchini va hukmdorlarning qudratini ko‘rsatgan2.  

Aytilganlar bilan birga, ayrim Oltoy xalqlarining mifologik 

inonchlariga ko‘ra, yo‘lbars nomini atash tabu, taqiq sanaladi. 

Chunki yo‘lbars vahshiy hayvon bo‘lgani uchun uni nomi bilan 

atash insonning hayotiga xavf solishi mumkin, deb tushuniladi.  

Koreya yarim orolida juda ko‘p yo‘lbarslar yashagani uchun 

Koreya yo‘lbarslar mamlakati deb nomlanadi. Yo‘lbars nomi 

dastlab koreyslarning kelib chiqishi haqidagi “Tangun” afsonasida 

uchraydi 3 . Koreys madaniyatida yo‘lbars turli xarakter va 

obrazlarda: yo‘lbars-vahshiy, yo‘lbars-ruh va antropomorf yo‘lbars 

sifatida namoyon bo‘ladi. Yo‘lbarslar to‘dasi tog‘dan tushib 

qishloqlarga tez-tez hujum qilgan. Shuning uchun Choson davlati 

aholi xavfsizligini ta’minlash maqsadida bu vahshiy hayvonlarni 

ovlash bilan rasmiy shug‘ullangan. Koreyada ko‘plab tog‘ tizmalari 

joylashgani bois, yo‘lbarsga tog‘ ruhi sifatida qaralgan. Koguryo 

maqbarasining devorida tasvirlangan oq yo‘lbars ajdar, qaqnus va 

toshbaqa bilan birga afsonaviy ruhni timsollagan. Mazkur afsonafiy 

hayvonlar fazoviy tartibni ifodalagan. Oq qanotli vahshiy hayvon 

insonlarni tabiiy ofatlardan qutqaruvchi muqaddas hayvon 

 
1 Эшонқулов Ж. Фольклор: образ ва талқин. –Қарши: Насаф, 1999. –Б. 60. 
2 Ögel Bahaeddin. Türk Mitolojisi. C. II. –Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1995. –S. 536; 

Çoruhlu Yaşar, Türk Mitolojisinin ABC’si. –İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 1999. –S.151-153.  
3 Юн Нэ-Хен. Исторический миф о Тангуне и идентичность Ханхунг, медведя и тигра // 

Гуманитарная наука. 1998. № 28. –С. 153.  



 

 

~ 168 ~ 

hisoblangan. Yo‘lbarsning antropomorf obrazida unga insonga xos 

bo‘lgan ijobiy va salbiy xislatlar berilgan. Yo‘lbars tarixiy manbalar 

va hikoyalarda ijobiy qahramon, insonning sodiq himoyachisi 

sifatida gavdalanadi. U o‘zini yaxshi ko‘rgan odamlar uchun qurbon 

qiladi. Bir so‘z bilan aytganda, yo‘lbars insonga xos bo‘lgan odob-

axloqqa ega bo‘ladi.  

Hozirgi kunda yo‘lbars koreys xalqining milliy ramziga 

aylangan. Ayrim korxonalar yo‘lbars tasvirini o‘zlariga belgi qilib 

olganlar. Yo‘lbars 1983-yildan beri Ulsan futbol jamoasining 

ramziga aylangan. Milliy kiyimdagi Xodori (“xo” –yo‘lbars, “dori” 

– bola) ismli yo‘lbars bolasi 1988-yilda Seulda o‘tkazilgan yozgi 

Olimpiya o‘yinlarining timsoli sifatida taqdim etilgan. 2018-yilda 

Pxyonchxan shahrida o‘tkazilgan qishki Olimpiya o‘yinlarida 

Suxorang (himoyachi) ismli oq yo‘lbars timsol sifatida namoyon 

bo‘lgan1. 

Xitoyda yo‘lbars hayvonlar podshosi, yerdagi barcha 

hayvonlarning hukmdori hisoblanadi. Yo‘lbars “yan” ramzini 

ifodalaganda, u G‘arbdagi sher o‘rnini oladi va himoyachi sifatida 

hokimiyat, jasorat, kuch-qudrat va qahrni tamsil etadi. “Yan” ramzi, 

ya’ni samoviy ajdar bilan olishayotgan yo‘lbars tasviri esa yerdagi 

“in” ramzini ifodalaydi. Ikkalasi birga tasvirlanganda ruh va 

materiyaning qarama-qarshi kuchini namoyon etadi.  

Xitoyliklarning inonchlariga ko‘ra, yo‘lbars juda aqlli hayvon 

va u besh yuz yil yashagandan keyin oqsoqol qariyalardek oppoq 

bo‘lib qoladi. Ibodatxonalar, hukumat binolari va zodagonlar 

uylarining kiraverishiga yo‘lbarsning toshdan ishlangan tasviri bilan 

bezatilgan2.  

Xitoyda yo‘lbars harbiy jasorat ramzi sanalgan. Yo‘lbars tasviri 

tushirilgan maxsus nishonlar lashkarboshilarga topshirilgan. Yovni 

qo‘rqitish uchun jangchilarning qalqonlariga va harbiy 

istehkomlarining darvozalariga yo‘lbars kallasining tasviri 

tushirilgan. Shuningdek, qadimda xitoylik jangchilar dushmanni 

sarosimaga solish uchun yo‘lbars terisini yopinib, yo‘lbarsdek na’ra 

 
1  Choi Jungeun. The Image of a Tiger As The National Symbol of Korean Culture // 

https://doi.org/10.24158/fik.2017.3.18 
2 Малявин В. В. Китайская цивилизация. –М.: Изд-во «Астрель», 2000. –С. 341.  



 

 

~ 169 ~ 

tortib, hujumga o‘tishgan 1 . Zero, “botir, dovyurak va mard 

jangchilar, bahodirlar yo‘lbarsga qiyoslanilib, ularga nisbatan “虎” 

iyeroglifi bilan yasalgan “虎将” (botir sarkarda), “将门虎子 ” 

(obro‘li oiladan chiqqan qobiliyatli o‘g‘il) iboralari” 2  bejiz 

qo‘llanilmaydi.  

Yo‘lbars muchal taqvimidagi uchinchi ramziy hayvon 

hisoblanadi. Boylik ma’budu tanga to‘la sandiqlarni qo‘riqlaydigan 

yo‘lbarsga minib yurgan. Shamol ma’budasi ham yo‘lbarsga minib 

yurgan3.  

Yaponiyada yo‘lbars faqat afsonalarda mavjud bo‘lsa-da, u 

jasorat va jangchi-qahramonlarning timsoli sanaladi.  

Arslon // sher – ko‘pcilik xalqlarning madaniyatida kuch-

qudrat, savlat, saltanat ramzi, hayvonlar podshohi hisoblanadi. 

Boshqa tomondan shavqatsizlik, vahshiylik, hayvoniy hayot tarzini 

namoyon qiladi. Juft arslon hukmdor kuchning ikki karra ortiqligini, 

shuningdek, eshiklar, darvozalar va xazinalar qo‘riqchisini 

anglatadi.  

Arslon Oltoy hududlarida muhim ahamiyat kasb etgan va 

afsonalarda eng ko‘p uchraydigan hayvonlardan biridir. 

Musulmonlar Hazrati Alini “Ollohning arsloni” deb atashgan. 

“Dada Qorqut kitobi”da urg‘ochi arslon tomonidan katta qilingan 

Arslon Bey ismli bola shunday deydi: “Otamning ismini bilishni 

xohlasang, uning ismi “Dag‘al og‘ochdir; onamning ismini 

bilmoqchi bo‘lsang, uning ismi Hoqon Arslondir”. J. P. Rouxning 

qayd etishicha, bu yerda hech narsa og‘och ya’ni daraxtning ota 

ekaniniga ishora qilmaydi, aksincha, yirtqich hayvon “malika” 

(qatun) emas, “Hoqon” shaklida nomlanganini ko‘rsatadi4.  

Sher tasviri turkiylarda kuch-qudrat, jasurlik ramzini ifodalagan. 

Sher marmar yoki yog‘ochdan yasalib, saroy yoki maqbaraning 

 
1 Филимонова Е. Н. Символика животных в переводных произведениях. «Священные» 

животные (на материале переводов с корейского и китайского языков) // Язык, сознание, 

коммуникация: Сб. статей / Отв. ред. В. В. Красных, А. И. Изотов. –М.: МАКС Пресс, 

2004. –Вып. 26. –C. 67. 
2  Кебайтули Гулибануму. Хитой ва ўзбек лингвомаданиятларида ҳайвон рамзларининг 

талқини // Шарқ машъали. No. 3-4. –Тошкент: 2015. –Б. 58.  
3 http://symbolist.ru/animals. 
4  Roux J. P. Türklerin Ve Moğolların Eski Dini. Çeviren: A. Kazancıgil. – İstanbul: İşaret 

Yayınları, 1998. –S. 150.  



 

 

~ 170 ~ 

kiraverishiga qo‘yilgan. Bu tasvir turkiylar mamlakati hamisha 

mudofaada ekanligini anglatib turgan1. 

Xitoyda sher jasorat, quvvat, kuch-qudratni tamsil etadi. 

Uylangan erkak kuch-qudratni ifodalagan sherning timsoli sanaladi. 

Yaponiyada sher hayvonlar podshohi, sallagul (pion) bilan 

tasvirlangan sher esa gullar malikasining ramzidir. Eronda sher 

shohonalik ramzi, Quyosh va yorug‘likning kuchidir.  

Buddizmda sher qonun himoyachisi, Buddaning 

donishmandligi, ruhiy ishtiyoq, olg‘a intilish, jasorat va o‘z-o‘ziga 

hokimlikni ifodalaydi. Ba’zan Budda sher oyog‘idagi taxtda o‘tirgan 

holatda tasvirlanadi. Yahudiylikda qudrat va shavqatsizlik timsoli, 

qanotli sher Janub belgisi, yahudiylarning sheridir. Islomda 

yovuzlik himoyachisi sifatida gavdalanadi2.  

Ayiq – umumiyatda qayta tirilish, yangi hayot, o‘tish bosqichi 

bilan bog‘liq turli amallar, marosimlarning tashabbuskori sanaladi. 

Eron va Rossiya qirolliklarining ramziy belgisidir3.  

Turkiy xalqlar mifologiyasida ayiq muhim obraz sifatida 

gavdalangan bo‘lishiga qaramay, u burgut, ot yoki bo‘ri singari 

ahamiyatli hayvon ramziga aylanmagan. Ayiq ramzi asosan 

o‘rmonchilik bilan shug‘ullangan turkiy xalqlarda kuzatiladi. 

Binobarin, ayiq boshqirdlarning ajdodi hisoblanadi. Ayiq 

qiyofasidagi kiyimlar shomonlar tomonidan qo‘llanilgan. Uning 

turli suyaklaridan yasalgan bezaklar shomonlarning ko‘ylaklariga 

tikilgan va unga shomonning osmonga parvoz qilishida yordam 

beradigan ruh deb qaralgan. Ayiq turkiy xalqlarning dostonlarida 

ahmoq va yomon hayvon sifatida tasvirlangan4. 

J. P. Rouxning yozishicha, “Mahmud Koshgariy bu vahshiy 

hayvonni aba “ota” deb nomlagan va bugungi kunda ham bu 

hayvonga nisbatan qarindoshlik terminlari qo‘llanishda davom 

etmoqda”5. Bu o‘rinda “Devonu lug‘otit turk” asarida aba so‘zining 

alohida uch xil ma’noda izohlanganligini qayd etish lozim: “1. aba 

– ona (o‘g‘uzcha). Qarluq turkmanlari apa deydilar. 2. aba – (qalin 
 

1 Раҳмон Н. Турк ҳоқонлиги. –Тошкент: Халқ мероси, 1993. –Б. 61. 
2 http://symbolist.ru/animals 
3 http://symbolist.ru/animals 
4 Ögel Bahaeddin. Türk Mitolojisi. C. II. –Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1995. –S. 533.  
5  Roux J. P. Türklerin Ve Moğolların Eski Dini. Çeviren: A. Kazancıgil. – İstanbul: İşaret 

Yayınları, 1998. –S. 150.  



 

 

~ 171 ~ 

a bilan) ayiq (qipchoqcha). 3. aba – ota (tubutlar tilida). Bu arab 

tilining izi bo‘lsa kerak. Chunki tubutlar yamandan qochib, turklar 

shahriga kelib, bola-chaqa qilib qolgan bir kishidan tarqaganlar. 

Ular Banu Sobitning avlodlaridir”1.  

Uzoq Sharq mamlakatlari madaniyatida ijobiy obraz sifatida 

gavdalanadi. Jumladan, koreys xalqining “Tangun” afsonasiga 

ko‘ra, osmon Xudosining o‘g‘li Xvanun o‘zi ayolga aylantigan 

Unne ismli ayiqqa uylanadi va bu nikohdan Tangun ismli o‘g‘il 

tug‘iladi. Tangun Koreys yarim orolining birinchi hukmdori bo‘ladi 

va u Choson qirolligini tashkil toptiradi. Shundan so‘ng ayiq 

koreyslarning ajdodi, totemiga aylanadi.  

Xitoyda ayiq kuch va jasorat, Yaponiyada yaxshilik, mardlik va 

qudrat ramzi sifatida talqin qilinadi. Aynlar madaniyatida ayiq 

madaniy qahramon va Xudoning elchisi hisoblanadi.  

Yunon madaniyatida ayiq oy ma’budalari Artemid va Dianaga 

bag‘ishlangan. Artemid marosimlarida qatnashgan qizlar o‘zlarini 

“ayiqlar” deb atashgan va ayiq terisiga taqlidan sariq kiyimlar 

kiyishgan. Diana ayiq Kallistoga aylanib qolgan2. 

Aytilganlar bilan birga, Britaniya qiroli, kelt va britt eposi 

hamda qator ritsarlik romanlarining afsonaviy qahramoni Arturning 

nomi kelt tilida “ayiq” ma’nosi ifodalagan Artúr so‘zi bilan 

bog‘lanadi.  

Tulki – aksariyat madaniyatlarda ayyorlik, aldoqchilik, 

yolg‘onchilik timsoli sifatida talqin qilinadi.  

Xitoyda (ku-li) uzoq umrning timsoli sanaladi. Shuningdek, 

xitoy mifologiyasida tulkining qizga aylanib qolishi keng tarqalgan. 

Xitoyliklarning qadimiy inonchlariga ko‘ra, tulki ellik yoshida 

ayolga, yuz yoshida yosh qizga aylanadi. Ming yil yashagan tulkida 

to‘qqizta dum paydo bo‘ladi va u Samoviy Tulki (ten-xu)ga 

aylanadi. Samoviy Tulki nafaqat ayol qiyofasiga, balki erkak 

qiyofasiga ham kira oladi3. Shuning uchun xalq orasida “狐仙” yoki 

 
1  Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Таржимон ва нашрга тайёрловчи 

С.М.Муталлибов. I. –Тошкент: ЎзФА нашриёти, 1961. – Б. 113-114.  
2 http://symbolist.ru/animals 
3 Usmanova Sh. Tarjimaning lingvomadaniy aspektlari. –Toshkent: TDSHI, 2015. –B. 144.  



 

 

~ 172 ~ 

“狐狸” (tulki – afsun bilan boshqa tusga kira oladi) iborasi keng 

tarqalgan1.  

Ayrim Xitoy manbalarda tulki salbiy obraz sifatida talqin 

qilinsa, ba’zi manbalarda u ijobiy obraz sifatida namoyon bo‘ladi. 

Jumladan, Ming sulolasi davridagi “Feng shen yan yi” asarida tulki 

Suhuning qizi Danjining badaniga kirib, imperator Zxou vangni 

aldab, ko‘p yomonliklar qiladi va odamlarning qarg‘ishiga uchraydi. 

Lekin Ching sulolasi davridagi Pu Sung Lingning “Tulki afsunlari” 

to‘plami novellalaridagi sehrgarlarni tasvirlashda yozuvchining 

ularga xayrixohligi ko‘rinib turadi. Tulki-qiz obrazi bunga misol 

bo‘la oladi. Biroq biz bu o‘rinda tulkiga aylangan ayolni emas, balki 

ayolga aylangan tulkini ko‘ramiz2. U aqlli, sevimli, sodda obraz 

sifatida tasvirlangan.  

Yaponiyada oq tulki – to‘kin-sochinlikni anglatadi. Yapon 

shintoizmida xalq tomonidan sevilgan ma’buddir. Binobarin, 

Yaponiyadagi ibodatxonalar darvozasiga guruch omborining kalitini 

tishlab turgan tulki tasviri o‘rnatib qo‘yiladi3.  

Buqa – turkiy xalqlarning qadimiy inonchlarida alplik, kuch-

qudrat va hukmdorlik timsolini ifodalagan. Afsonalarda buqa obrazi 

juda keng tarqalgan. Binobarin, g‘orda sigir bilan yashagan buqa 

qirg‘izlarning ajdodi hisoblangan. Buqaning Oltoy va Sibir 

xalqlarida yaqingacha familiya sifatida kelishi, shuningdek, proto-

mo‘g‘ul qitanlari va o‘g‘uz turklari singari ikki etnik guruhning 

kelib chiqishida muhim rol o‘ynaganini ko‘rish mumkin4.  

Hind afsonalarining ta’sirida turkiy xalqlarning an’analarida 

dunyoni tutib turgan hayvonlardan biri sifatida qabul qilingan. 

“Dada Qorqut kitobi”da buqa kuch-qudrat va mardlik timsoli bo‘lib 

gavdalanadi. Buqa burj va muchal vazifasida ham qo‘llaniladi5.  

Xitoyda buqa muchal taqvimidagi hayvonlardan biridir. 

Yunonlarda buqa Osmon Xudosi Zevsning ramzi sanalgan. 

Shuningdek, boshi buqa ko‘rinishida tasvirirlangan Dionis erkaklik 
 

1  Кебайтули Гулибануму. Хитой ва ўзбек лингвомаданиятларида ҳайвон рамзларининг 

талқини // Шарқ машъали. No. 3-4. –Тошкент: 2015. –Б. 59.  
2 Зиямуҳамедов Ж. Ўрта аср Xитой новеллалари. –Тошкент: ToшДШИ, 2010. –Б. 90-91.  
3 http://symbolist.ru/animals  
4  Roux J. P. Türklerin Ve Moğolların Eski Dini. Çeviren: A. Kazancıgil. – İstanbul: İşaret 

Yayınları, 1998. –S. 146.  
5 Çoruhlu Yaşar, Türk Mitolojisinin ABC’si. –İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 1999. –S.162-165.  



 

 

~ 173 ~ 

timsolini anglatadi. Buddizmda buqaga shaxs, ego sifatida qaraladi. 

Ba’zan boshi buqa yoki qo‘tos ko‘rinishida tasvirirlangan o‘liklar 

vodiysi xudosini ifodalaydi. Yahudiylikda Yaxve – “Isroil buqasi” 

bo‘lib, u Yaxvening kuchuni namoyon qiladi. Eronda buqa 

olamning ruhi, birinchi yaratilgan va Ariman tomonidan birinchi 

o‘ldirilgan hayvondir. Buqaning ruhi izidan butun yaratilish bahslari 

kelib chiqdi. Hindlarda buqa kuch, shiddat, unumdorlikni 

mujassamlashtiradi. Shiva G‘arb qo‘riqchisi buqa Nandineda 

sayohat qiladi. “Qudratli buqa” Agni ham buqa timsollaridandir. 

Rudra sigir-ma’buda bilan qo‘shiladi 1 . Hind mifologiyasida 

tangrilar bilan bog‘liq ramz sifatida qabul qilingan.  

Bug‘u // kiyik – ertak, afsona va miflarda Sharq, kun chiqishi, 

yorug‘lik, poklik, yangilanish va yaratilish bilan aloqador qilinadi. 

Shoxdor bug‘u ko‘pchilik xalqlar madaniyatida to‘kin-sochinlik, 

Hayot daraxti, quyosh nurlari va uzoq umrni ifodalaydi. Kiyik 

o‘zining nozik harakatlari, go‘zalligi, chaqqonligi, chopqirligi, 

sezgirligi va hurkakligi bilan boshqa hayvonlardan ajralib turadi. 

Shu bois, kiyik ko‘pincha she’riyat va musiqa bilan bog‘lanadi.  

Kiyik turkiy xalqlarning muqaddas, totem hayvonlaridan biridir. 

U insonlarga to‘g‘ri yo‘l ko‘rsatuvchi, baxtga eltuvchi ilohiy 

mavjudotdir. 

E.Yakobsonning yozishicha, “Kiyik qadimgi davrlarda 

(E.O.VIII asrlar), turk madaniyati shakllangan Skif-Sibir 

qabilalarida muqaddas hayot daraxti bilan birga, yaratuvchi iloha 

sifatida qabul qilingan. Arxeologik qazishmalarda topilgan 

rasmlarda kiyik koinotning asosi va rivoji bilan 

birlashtirilib, urug‘ jamoasining boshlanishi va oxiri hisoblangan. 

Muqaddas mavjudotlar, daryolar va tog‘lardagi ibtidolar, intiholar, 

tirilish, yangilanishlarning barchasi kiyik bilan birlashtirilgan va u 

ona hayvon, deb qabul qilingan. Ona-kiyikka xuddi hayot daraxti 

kabi hayot va o‘lim manbasi sifatida qaralgan”. E.Yakobsonning 

fikricha, yaratuvchi, hayot manbasi va ajdod sifatida qabul qilingan 

kiyik dastlabki ko‘chmanchi va Skif-Sibir madaniyatini tushunishda 

 
1 http://symbolist.ru/animals 



 

 

~ 174 ~ 

yagona vositadir. Sibir madaniyatida quyosh, oltin va kiyik 

birgalikda qabilaning kelib chiqishini anglatgan1.  

Ko‘k turklar bilan bog‘liq bir afsonaga ko‘ra, ko‘k turk 

ajdodlaridan birining g‘orda oq kiyik qiyofasiga kirgan dengiz 

ilohasi bilan aloqada bo‘lgani qayd etilgan. Afsonalarda ko‘k turklar 

naslining kelib chiqishida bo‘ri bilan bilan birga, urg‘ochi kiyikning 

ham alohida o‘rni bo‘lgan. Urg‘ochi kiyik yo‘l ko‘rsatuvchi iloha, 

uning vujudidagi ola-chipor dog‘lar yulduzlar, deb tasavvur 

qilingan2.  

Chingizxon ajdodining Ko‘k-bo‘ri va Qizil (oq) kiyik bo‘lgani 

haqida rivoyatlar mavjud. O‘rxun obidalarida Bilga hoqon: “baga 

sıgun ötser sakınur men…” (tog‘da yovvovi kiyik bo‘zlasa shunday 

motamga g‘arq bo‘laman), deb kiyikning sezgirligi va hurkakligiga 

ishora qiladi. Og‘uzxon xalqning boshiga balo bo‘lgan hayvonni 

o‘ldirish uchun daraxtga kiyik bog‘lab qo‘ygan. “Dada Qorqut 

kitobi”da kiyik ba’zan insonlarga yo‘l ko‘rsatuvchi, yaxshilik 

qiladigan, ba’zan ularni tuzoqqa tushiradigan obraz sifatida 

namoyon bo‘ladi3.  

Afsonaga ko‘ra, kiyik xun ovchilarini boy skiflar yeriga olib 

borgan. Boshqird mifologiyasida kiyik ko‘kdan tushgan va Quyosh 

bilan bog‘liq muqaddas hayvon sifatida namoyon bo‘ladi. 

Qirg‘iz yozuvchisi Ch.Aytmatovning “Oq kema” nomli asariga 

bug‘u qabilasining afsonalari ham kiritilgan. Afsonaga ko‘ra, 

yoppasiga qatl etilgan bug‘u qabilasidan bir o‘g‘il va bir qiz bola 

qoladi. Bu bolalarni shoxdor ona bug‘u emizib, katta qiladi. Bug‘u 

qabilasining ana shu ikki boladan tarqani rivoyat qilinadi. Shu 

sababli shoxdor ona bug‘u boshchiligidagi butun kiyiklar muqaddas 

hisoblanib, ularga ajdod sifatida qaraladi. Bug‘u qabilasidan 

tarqaganlar asrlar davomida ota-onalarining qabrlariga kiyik 

shoxlarini qo‘yib kelishgan. Issiqko‘l atrofidagi qabrlarda hozir ham 

bu an’anani davom etib kelayotganligini ko‘rish mumkin4.  

 
1 Jacobson Esther. The Deer Goddess of Ancient Siberia. –Leiden: Brill, 1993. –P. 33, 46-47.  
2 http://www.biligbitig.com/2014/06/deniz-tanricasi-geyik-tanrica-turk.html  
3  Aytaş G. Türk Kültür ve Edebiyatinda Geyik Motifi ve “Haza Destan-i Geyik”// 

http://tasavvufkitapligi.com/i/uploads/276191turk-kultur-ve-edebiyatinda-geyik-motifi-ve-haza-

destan-i-geyi.pdf  
4 Legends about the origin of the tribe Bugu; Prof. Dr. İsenbike Togan. NTV Tarih, Kasım 2010. 

No:22. –S. 106. 

http://www.advantour.com/kyrgyzstan/legends/origin-of-bugu.htm


 

 

~ 175 ~ 

Uzoq Sharq madaniyatida kiyik o‘ziga xos, serma’no hayvon 

timsollardan biri hisoblanadi. Jumladan, “qadimgi Koreyadagi 

Puyeo davlati “kiyik” ma’nosini anglatgan. Koreyaning tarixiy va 

adabiy manbalarida kiyik muqaddas hayvon sifatida namoyon 

bo‘ladi. Koreys xalqining inonchlariga ko‘ra kiyik muqaddas 

hayvon bo‘lgani uchun undan marosimlarda qurbonlik hayvon 

sifatida foydalanilgan, shuningdek, koreys adabiyotida ham kiyik 

qutlug‘ qahramon obrazida gavdalanadi”1. Koreys xalq ertaklarida 

kiyik baxtga, boylikka yo‘l ko‘rsatuvchi, shifobaxsh odamgiyoh 

(jenshen)ga olib boruvchi obraz sifatida tasvirlanadi. Demak, kiyik 

qadimda Koreya davlatining ramzi, koreys qabilalarining totemi va 

o‘zida shomonlik xususiyatini mujassamlashtirgan muqaddas 

hayvon bo‘lgan.  

Xitoyda kiyikka, ayniqsa, bu hududda ko‘p tarqalgan olachipor 

bug‘uga baxt, daromad, omad, sog‘lik va uzoq umr timsoli sifatida 

qaraladi. Binobarin, xitoy tilidagi “kiyik” so‘zi “daromad” so‘zi 

bilan omonim hosil qiladi. Xitoy afsonalariga ko‘ra, ma’budlar turli 

hayvonlarni minib yurishgan, abadiylik ma’budiga esa tibbiy 

qadriyatlar tumori sanalgan olachipor bug‘u hamrohlik qilgan. 

Qadimgi Xitoy tibbiyotida kiyik shifobaxsh hayvon sifatida juda 

qadrlangan2.  

Qo‘y – ayniqsa, oq qo‘chqor qadimgi turkiy xalqlar tomonidan 

Ko‘k tangriga bag‘ishlangan qurbonlikdir. Oltoyliklar Ulgenga oq 

qo‘y, Erlikka qora qo‘y so‘yib qurbonlik qilishgan.  

Turkiy xalqlarning ayrim sulolalari kuch-qudrat va alplikning 

ramzi bo‘lgan qo‘chqorni o‘zlariga gerb qilib olganlar. Shuningdek, 

o‘zbek xalq ertaklarida ko‘k qo‘chqor – afsonaviy homiy jonivor 

sifatida aks ettirilgan.  

Kul tigin bitigtoshida qo‘y surati bor. Bu tasvir orqali turkiylar 

o‘zlarining moddiy jihatdan farovon yashaganligini bildirganlar. 

Turkiylarda qo‘y – muqaddas hayvon ekanligiga ham ishora bor. 

Muqaddas sanalgan hayvonlar ko‘pchilik xalqlardan farqli ravishda, 

iste’mol qilingan3.  

 
1 Kim Hyo-Joung. Korenin Eskı Kaynaklarında Görülen Geyık Motifinın Anlamı // International 

Journal of Central Asian Studies. Vol. 9, 2004. –P. 62-63.  
2 http://pantoproject.ru/articles/heavy_aquitard_hypothesis_and_theory 
3 Раҳмон Н. Турк ҳоқонлиги. –Тошкент: Халқ мероси, 1993. –Б. 61. 



 

 

~ 176 ~ 

Misrda qo‘y ijodiy kuch, Quyoshning quvvatini yangilovchi 

ijodiy issiqlikni mujassamlashtiradi. Qadimgi Gretsiyada qo‘y 

ma’budi hisobangan Zevs-Sabaziyaga taqdim etilgan, shuningdek, 

unumdorlik va bunyodkorlik kuchi hisoblangan. Kiprda qo‘y 

Afroditani timsoli bo‘lgan1. 

Qayd etilganlar bilan birga, o‘zbek lingvomadaniyatida qo‘y 

yuvoshlik; turk lingvomadaniyatida ahmoqlik; islomda qurbonlik 

hayvoni; induizmda otash tangrisi, muqaddas olov timsoli sifatida 

namoyon bo‘ladi.  

Cho‘chqa – turkiy xalqlarning an’analarida salbiy o‘rin tutadi 

va uning go‘shti azaldan yeyilmay kelinadi. Cho‘chqa yomon 

ruhlarni chaqiruvchi hayvon hisoblangan va bunday qarash 

Islomdan keyin ham davom etgan 2 . O‘zbek, qirg‘iz, qozoq va 

boshqa turkiy xalqlarning lingvomadaniyatlarida cho‘chqa so‘zi 

haqoratni bildiradi.  

Uzoq Sharq madaniyatida, xususan, Xitoyda cho‘chqa dastlab 

ochko‘z va iflos hayvon hisoblangan, biroq qo‘lga o‘rgatilgandan 

so‘ng foydali hayvonga aylangan. Koreyada cho‘chqa to‘kin-

sochinlik, boylik va farovonlik timsolini ifodalaydi. Binobarin, 

yangi uy yoki mashina sotib olinganda dasturxonga cho‘chqaning 

boshi tortiladi. Yoki tushida cho‘chqa ko‘rsa, qo‘liga katta miqdorda 

pul tushishiga ishoniladi. Shu sababdan Koreyada cho‘chqa tasvirli 

tangadon (kopilka)lar ko‘p tarqalgan.  

Hindlarda Olmos cho‘chqa – Vadjravaraxi, ya’ni Osmon ilohasi 

bo‘lib, u Vishnuning uchinchi to‘ng‘iz ko‘rinishidagi ayolga 

aylanishini namoyon qiladi. Vetnam madaniyatida cho‘chqa 

ahmoqlik ramzi bo‘lib keladi. Yahudiylar va musulmonlarda 

cho‘chqa go‘shti harom, taqiqlangan ozuqa sanaladi3.  

Ilon – murakkab va universal timsollar sirasiga kiradi. Turkiy 

xalqlar orasida keng tarqalgan mifologik qarashlarga ko‘ra, uzoq 

yashagan ilon ma’lum vaqtdan keyin ajdarhoga aylanadi. Masalan, 

tatar miflaridan birida qayd qilinishicha, bir yoshdan sakkiz 

yoshgacha bo‘lgan ilon – “hayat” deb atalsa, sakkiz yoshdan yuz 

yoshga kirguncha “afchi”, yuz yoshdan ming yoshga qadar 
 

1 http://symbolist.ru/animals 
2 Ögel Bahaeddin. Türk Mitolojisi. C. II. –Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1995. –S. 541.  
3 http://symbolist.ru/animals 



 

 

~ 177 ~ 

“ajdaxa”, ming yil umr ko‘rgan ilon “yuho” deb ataladi. Yuho qiz 

shakliga enishga qodir bo‘ladi. To‘qqiz mingga kirgan ilon 

“yalmog‘iz kampir”ga aylanadi1. Shuningdek, katta uzun ilonning 

nomi “bo‘ke” bo‘lib, Yaboqu qabilasining eng ulug‘ kattalariga 

Bo‘ke budraj deb atalgan. Ba’zan bahodirlarni ham bu so‘z bilan 

ataganlar2.  

Dunxuandan topilgan Irq bitigida ilon muqaddaslashtirilgan, 

tushda ilon ko‘rsa, odamga boylik keladi, deb tasavvur qilingan.  

Bulg‘orlar ilonni o‘ldirmaganlar, boshqirdlar uni o‘n ikkita 

Tangridan biri sifatida qabul qilganlar. Qalmiqlar ilonni samoviy 

mavjudot deb bilganlar3.  

Xitoyda ilon beshta zaharli mavjudotning biri bo‘lib, yovuzlik, 

yolg‘onchilik va ayyorlik ramzi sanaladi. Aka-singillar Fo-xi va 

Niu-kua ba’zan boshi odamniki bo‘lgan ikki ilon ko‘rinishida 

tasvirlanadi4. Ular “in” bilan “yan”ni tamsil etadi. Qadimgi Xitoy 

falsafasida butun olam ikki qarama-qarshi: “in” bilan “yan” 

qutblariga ajratilgan. Ya’ni, butun borliq jonli va jonsiz, yorug‘lik 

va qorong‘ulik, yer va osmon, erkak va ayol kabi qarama-

qarshiliklardan iborat. Yaponiyada ilon momaqaldiroq ma’budi 

sanaladi.  

Yunon an’analarida ilon donishmandlik, hayotning yangilanishi, 

qayta tirilish ramzi bo‘lib, Eskulap, Gippokrat va Germesning 

o‘ziga xos xususiyatini ifodalaydi. Buddizmda yovuzlik; yahudiy 

an’analarida yovuzlik, gunoh, shahvat ramzini bildiradi.  

Ajdar – afsonaviy katta ilonni anglatadigan murakkab va 

universal timsollardan biri. Qadimgi turkiy tilda ajdar xitoycha lung 

so‘zidan qisqartib olingan lu nomi bilan atalgan. “Ajdar” 

tushunchasining Uzoq Sharqdan kirib kelganini taxmin qilish 

mumkin5.  

Ajdar yilan, nek yilan, büke va evren nomlari bilan ataladi. 

Bulardan evren nomi turkcha bo‘lib, uning kelib chiqishi juda 

 
1 Жўраев М., Саттиева Д. Ўзбек фольклорида ҳаёт дарахти. –Тошкент: Фан, 2010. –Б.13.  
2  Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Таржимон ва нашрга тайёрловчи 

С.М.Муталлибов. III. –Тошкент: ЎзФА нашриёти, 1963. – Б. 247.  
3  Roux J. P. Türklerin Ve Moğolların Eski Dini. Çeviren: A. Kazancıgil. – İstanbul: İşaret 

Yayınları, 1998. –S. 151.  
4 http://symbolist.ru/animals 
5 Harya U. Les representations religiuses des peuples altaiques – Paris, 1955. –P. 188.  



 

 

~ 178 ~ 

qadimiy davrlarga borib taqaladi. Zero, bu ismni bulg‘or tilidagi 

muchal taqvimida va “Qutadg‘u bilig” asarida uchratish mumkin. 

Evren so‘zi evir – “buralmoq”dan yasalgan bo‘lib, ajdar 

gavdasining uzun halqalar shaklida buralib, kulcha holiga kelishi va 

uning dumini tishlab muntazam aylanib turishini ifodalaydi1.  

Turkiy xalqlarning qadimgi inonchlarida ajdar baraka, 

farovonlik, to‘kin-sochinlik, kuch-quvvat ramzini ifodalagan bo‘lsa, 

keying davrlarga kelib bunday fazilatlar kuchsizlanib, u yomonlik 

timsolini anglatadigan mahluq sifatida namoyon bo‘lgan. Hunlar 

davrida ajdar festivallari o‘tkazilgan. Xitoy imperatorligining ramzi 

hisoblangan ajdar, turkiy xalqlarga ham bu jihati bilan ta’sir 

ko‘rsatib, ularning muchal taqvimidan o‘rin olishga muvaffaq 

bo‘lgan2. Qadimgi turklar shomonchiligida ajdar – Bo‘ron, Quyun 

timsoli; bulut, yashin kabi tabiat stixiyalari yaxlit holda ajdarho – 

tangri sifatida tushunilgan.  

Ajdarning yer ostidan chiqib, Osmonga ko‘tarilish vaqti aprel 

oyiga to‘g‘ri keladi, degan qarash Uzoq Sharqqa oid bo‘lib, uni 

Onado‘li hududlarigacha tarqalganini ko‘rish mumkin. Bektoshiylik 

an’analarida Hoji Bektosh ajdarni Osmonga uchurish uchun 

g‘oridan haydab yuboradi.  

O‘zbek xalq ertaklarida ajdar – yovuz, yirtqich ruh timsoli. 

Hind, grek, arman xalqlarining afsona va miflarida ajdarho suv, 

hosildorlik, sel, daryo, dengiz va boshqa tabiat stixiyalari xudosi 

sifatida tasvirlanadi. 

Ajdar xayoliy, mifologik hayvon bo‘lsa-da, Uzoq Sharq 

madaniyatida muhim ahamiyat kasb etadi. Xitoyda ajdar 8000 yil 

avval paydo bo‘lgan, degan qarashlar mavjud. Qadimda Xuaxia 

qabilasi Xuangxe daryosi bo‘yida yashayotgan ilonni totem qilib 

olgan. Boshqa qabilalarni yengib, ularni birlashtirgan va kuchli 

qabila tashkil qilgan. Buning natijasida ilon totemi bilan boshqa 

qabilalarning totemi birlashib “ajdar” totemini yuzaga keltirgan.  

Ajdar timsoli qadimgi dehqonchilikda ham katta rol o‘ynagan. 

Ma’lumki, dehqonchilikda yomg‘ir muhim ahamiyatga ega. 

Qurg‘oqchilik yoki Xuangxe daryosidan suv toshishi 
 

1  Roux J. P. Türklerin Ve Moğolların Eski Dini. Çeviren: A. Kazancıgil. – İstanbul: İşaret 

Yayınları, 1998. –S. 115.  
2 Çoruhlu Yaşar, Türk Mitolojisinin ABC’si. –İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 1999. –S.141-144.  



 

 

~ 179 ~ 

dehqonchilikka katta zarar yetkazar edi. Ana shunday og‘ir 

paytlarda xalq osmonda uchib barcha narsani ko‘radigan, yomg‘ir 

yog‘diradigan yoki toshqinni nazorat qila oladigan kuchni orzu qilib, 

buni “ajdar” timsolida ko‘rgan. Shunga ko‘ra, Xitoyda ajdar ramzi 

yomg‘ir, shamol, momaqaldiroqni tamsil etadi1. Xitoy va Koreyada 

ajdarning suv havzalarida qishlashi va bahor kelishi bilan uning 

bulutlarga ko‘tarilishi haqida inonchlar mavjud.  

Xitoyliklar o‘zlarini ajdarning avlodi, deb hisoblaydilar. Shang 

sulolasi davrida ajdarga yaxshilik, kuch-qudrat va baxt ramzi 

sifatida qaralgan. Keyinchalik ajdar imperatorning “kuch-qudrati” 

timsoliga aylangan.  

Ajdar va hukmdor birlashtirilib, imsonlardan yuqori turuvchi 

Osmon o‘g‘li hukmdorning yerdan osmonga ko‘tarilishi ajdarga 

qiyoslanilgan. Odamlarning ajdar qudratiga ishonishlari Xitoy va 

Koreya hukmdorlariga qo‘l kelgan va ular bu xurofotdan 

foydalnishgan. Imperator haqida: uning yuzi – ajdar yuzi, uning 

ko‘zi – ajdar ko‘zi, uning qo‘li –ajdar qo‘li, uning to‘ni – ajdar to‘ni, 

uning bolalari – ajdar bolalari, imperator saroyi – ajdar saroyi, uning 

taxti – ajdarning o‘rni va h.k. inonchlar xalq orasida tarqalgandi2.  

Xitoy va Koreyada ajdar tasvirini hamma yerda: ibodatxonalar, 

saroylar, me’moriy obidalar, qadimiy inshootlarda uchratish 

mumkin3. Ajdar qiyofasi ulug‘vor, qahrli va jangovor ko‘rinishda 

tasvirlangan. Shuningdek, rang ifodalovchi ramz hisoblanadi va u 

o‘zida ko‘proq sariq va qizil ranglarni birlashtiradi.  

 

16. 3. Turli lingvomadaniyatlarda qush ramzlarining  

qiyosiy tahlili 

Qushlarning ko‘kka pavoz qilish qobiliyati Sharq xalqlari 

mifologiyasida juda keng qo‘llanilgan hodisalardan biridir. Bu 

o‘rinda ins-jinslar va ruhlarning olamshumul sayohatlarini 

qulaylashtirish uchun ularning ayrim qushlarga o‘xshatilgan 

 
1  Кебайтули Гулибануму. Хитой ва ўзбек лингвомаданиятларида ҳайвон рамзларининг 

талқини // Шарқ машъали. No. 3-4. –Тошкент: 2015. –Б. 58.  
2 Филимонова Е. Н. Символика животных в переводных произведениях. «Священные» 

животные (на материале переводов с корейского и китайского языков) // Язык, сознание, 

коммуникация: Сб. статей / Отв. ред. В. В. Красных, А. И. Изотов. –М.: МАКС Пресс, 

2004. –Вып. 26. –C. 53. 
3 Сидихменов В. Я. Китай: страницы прошлого. –Смоленск: «Русич», 2000. –C. 37.  



 

 

~ 180 ~ 

qiyofalarini eslash kifoyadir. Ko‘rinadiki, qushlar ruhning ramzi 

bo‘lib kelgan. Qushlar orasida kuchi va uchish tezligi jihatidan 

yirtqich qushlar alohida o‘rin tutadi.  

Burgut – yirtqich qushlar ichida tog‘ cho‘qqisida, eng baland 

daraxtlarning uchida yashaydigan va qanotlarini yoyganda yer 

yuzini qoplaydigan mahobatli mavjudotdir. Burgut turkiy xalqlar 

madaniyatida alohida o‘ringa ega bo‘lgan milliy ramzlardan biridir. 

Xususan, ko‘k turklar davrida va uyg‘urlarda burgut hukumdor va 

beklarning himoyachi ruhi va huquqiy ramzi bo‘lgan. Quyosh, 

kuch-qudrat timsoli bo‘lgan burgut janglarda g‘alaba qozonishga 

ishora bergan 1 . Teleutlarning burgut urug‘idan tarqagani haqida 

inonchlar mavjud.  

Sirdaryo bo‘yidan topilgan yodnomadan anglashilishicha, 

burgutga ilk turkiylar sajda qilgan. U osmon ilohasini jonlantirgan 

va sulolaning nomiga ishora qilgan. B. Grekovning e’tirof etishicha, 

burgut skiflarda osmonning kengligini anglatgan. Bu ramziy obraz 

shoh degan ma’nodadir. Skiflarda ham, turkiylarda ham burgut 

fazoga bog‘liq holda talqin qilinadi2. 

Burgutning biz bilgan hayratomuz qobiliyatlari va hayot 

manbayi sifatidagi kuch-qudratidan tashqari, “Er toshtuk” asarida 

uning odam yeyuvchi sifati ham tasvirlanganini ko‘rish mumkin. 

Mazkur asarning ikki bo‘limi va bir qancha boblari burgutga 

bag‘ishlangan bo‘lib, unda burgut navbati bilan yetti kun yer ostida 

va yetti kun ko‘kda yashaydi. Qahramonning suyaklarini tegib 

bo‘lmas holda majaqlab yutib yuboradi va uni yana qaytadan 

sog‘lom, baquvvat holda hayotga qaytaradi. Bu burgutning O‘rta 

Osiyo va Osiyoning har yerida mavjud bo‘lgan afsonaviy qushga 

o‘xshashi, uning Erondagi semurg‘ni, arablarning rohini va 

hindlarning garudasini eslatishi, cho‘l iqlimiga yaxshi moslasha 

olishi afsonaning juda qadimiy davrlarga oidligini ko‘rsatadi3.  

Eron mifologiyasining ta’sirida turkiy xalqlar mifologiyasidan 

o‘rin olgan afsonaviy qush semurg‘ ba’zan ezgulik, yaxshilik ramzi 
 

1 Ögel Bahaeddin. Türk Mitolojisi. C. I. –Ankara: Türk Tarih Kurumu Basımevi, 1998. –S. 586–

599; Seyfeli Canan. Türk Mitolojisinde Hayvan Motifleri // Yol Bilim Kültür Araştırma. Sayi 23, 

Mayıs-Haziran 2003. –S. 48.  
2 Раҳмон Н. Турк ҳоқонлиги. –Тошкент: Халқ мероси, 1993. –Б. 87, 113. 
3  Roux J. P. Türklerin Ve Moğolların Eski Dini. Çeviren: A. Kazancıgil. – İstanbul: İşaret 

Yayınları, 1998. –S. 115.  



 

 

~ 181 ~ 

sifatida qahramonlarning himoyachisi, ba’zan yomonlikni 

mujassamlashtirgan obraz sifatida namoyon bo‘ladi. Hind 

mifologiyasida ilohiy kuchga ega bo‘lgan garuda Tangri Vishnuning 

ulog‘i sifatida tasvirlangan. 

Buddizmda burgut Budda uchadigan qushdir. Xitoyda Quyosh, 

“yan”, jangchi, mardlik, qaysarlik, shuningdek o‘tkir ko‘zni 

ifodalaydi. Keltlarda burgut shifobaxsh suvlar assotsiatsiyalaydi. 

Misrliklar burgutni tog‘ o‘g‘loni, yunonliklar Quyosh, ruhiy kuch, 

shohonalik, g‘alaba va omad ramzi deb bilishadi1.  

 Burgutning kuchliligi, o‘ljasiga chang solishi, tashlanishi, dadil 

parvoz qilishi, shiddat bilan yuksak darajada faoliyat ko‘rsatishi 

turli iboralarni shakllantirganini kuzatish mumkin: Iltijolarga quloq 

solmay, boshqa amirlar tortib olib qo‘yishmasin, degan xavotirda 

o‘ljasiga chovut solgan burgutday shartda Shoh Mansurga 

tashlandi (M. Ali. Ulug‘ saltanat). Turk tilida “kuchlilarning 

to‘qnashuvidan biz kuchsizlar foydalanaylik” ma’nosida Kartallar 

dövüşsin, bir şehim de bize düşsün iborasi qo‘llaniladi. Burgut 

nigohining o‘tkir bo‘lishi “ta’sirchan, o‘tkir qarash qilmoq” 

ma’nosidagi quyidagi iboraga ko‘chganligini kuzatish mumkin: 

Bobom burgut boqish qilib menga qaradilar (S.Ahmad. Yulduz).  

G‘oz – g‘oz erkaklik, uylanish va muvaffaqiyat ramzi 

hisoblanadi. Turklarda g‘oz qut va beklik timsoli bo‘lgan. Shuning 

uchun turk beklari g‘o‘zdan ism sifatida ham foydalaganlar. 

Jumladan, alp Erto‘nga, ya’ni Afrosiyobning qizini ismi Qaz 

bo‘lgan. Mahmud Koshg‘ariy buni shunday izohlaydi: “Qaz – 

Afrosiyob qizining nomi. Qazvin shahrini shu qurgandir. Bu 

so‘zning asli “qaz o‘yini” – g‘oz o‘ynaladigan joy demakdir. Chunki 

u shu yerda turar va shu yerda o‘ynar edi”2. 

Kelt eposida g‘oz jang ramzi va jang xudolarining atributi 

sanaladi. Xitoyda yovvoyi g‘oz ilohiy qush bo‘lib, u “yan”, jasorat, 

yorug‘lik, tezlik hamda er-xotinning baxtini timsollaydi. Xitoy va 

yapon san’atida kuzgi oyni assotsiatsiyalaydi. Misrda g‘oz olamni 

yaratuvchi – “Buyuk Gogotun”ning timsolidir. U fazoviy tuxumdan 

chiqqan Quyosh – Amon-Radir. Shuningdek, Yer xudosi Seba 
 

1 http://symbolist.ru/animals 
2  Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Таржимон ва нашрга тайёрловчи 

С.М.Муталлибов. III. –Тошкент: ЎзФА нашриёти, 1963. – Б. 163.  



 

 

~ 182 ~ 

hamda sevgi ramzi hisoblanadi. Qadimgi yunon an’analarida sevgi, 

hushyorlik, yaxshi bekani anglatgan. Hindlarda yovvoyi g‘oz 

Braxmaning harakatlanish vositasidir. Shu bilan birga, ma’naviyat, 

sadoqat, bilim va notiqlikni ifodalaydi. Xamsa g‘oz yoki oq qush 

ko‘rinishida tasvirlangan1.  

G‘ozning qaddini tik tutib yurish holati g‘ozday yurmoq, 

bo‘ynini cho‘zib qarashi esa g‘oz qarash iboralarida o‘z aksini 

topgan.  

O‘rdak – turkiy xalqlarda baxt va farovonlik ramzi hisoblanadi. 

Uzoq Sharq madaniyatida juftlik, sadoqat ramzi bo‘lib, baxtli 

nikohni tamsil etadi. Shuning uchun nikoh to‘ylarida kelin-kuyovga 

o‘rdak haykalchalari sovg‘a qilinadi. 

Qadimgi Misrda tasviriy san’at predmeti, qadimgi yunon 

san’atida sevgi ma’budi Erosni ifodalaydi. Yahudiylarda mangu 

hayot ramzi hisoblanadi.  

 O‘zbek lingvomadaniyatida o‘rdakning u yoqqa, bu yoqqa 

tashlab, chayqalib yurishi o‘rdakday lapanglamoq o‘xshatishi 

vositasida ifodalanadi: Taomil o‘zgarmabdi: sochi qoshigacha 

tushgan yigit qo‘llarini cho‘ntakka solgancha, o‘rdakday lapanglab 

kelib, uning qarshidida to‘xtadi (T.Malik. So‘nggi o‘q). Turk tilida 

aynan shu ma’noda ördek yürüyüşü iborasidan foydalaniladi.  

Turna – turkiy xalqlar an’analarida boylik va uzoq umrni 

anglatadi. Xitoyda turna xudolarning elchisi, Yer va Osmon 

orasidagi vositachidir. U G‘arbdagi jannatga ruhlarni eltadi. Abadiy 

hayot, uzoq umr, baxt-saodat, hushyorlik va yuksak martaba ramzi 

hisoblanadi. Shunigdek, turna onalikning himoyachisi sifatida talqin 

qilinadi. Yaponiyada ham aynan shunday ramziy ma’nolarni 

ifodalaydi. Mazkur qush Yunon-Rim ramzlarida bahor va yorug‘lik 

xabarchisi sifatida Apollonga bag‘ishlanadi2.  

Turnalarning o‘ziga xos parvoz tarzidan o‘zbek 

lingvomadaniyatida “qator bo‘lib tizilgan” ma’nosidagi turna qator 

iborasi hosil bo‘lganini ko‘rish mumkin. Yoki turnaning boylik 

keltirishiga bo‘lgan inonchlarning turk lingvomadaniyatida 

“kutilmaganda juda qimmatli biron narsani qo‘lga kiritmoq” 

 
1 http://symbolist.ru/animals 
2 http://symbolist.ru/animals 



 

 

~ 183 ~ 

ma’nosidagi turnayı gözünden vurmak iborasining shakllanishiga 

sabab bo‘lgan deyish mumkin1.  

Kaptar – aksariyat madaniyatlarda tinchlik, uzoq umr, ayollik 

va onalik ramzidir. Xitoy madaniyatida kaptar uzoq umr, sadoqat, 

farzandlarning ota-onaga hurmati, bahor, shuningdek, Ona-yerni 

timsoli bo‘lib keladi. Yapon madaniyatida uzoq umr va hurmat 

ramzini ifodalaydi. Shumer-semit madaniyatida ilohiy kuch; yunon-

rim madaniyatida sevgi va hayotning yangilanishi; yahudiylarda 

beg‘uborlik; nasroniylikda Muqaddas ruh ramzi sifatida talqin 

etiladi2.  

O‘zbek lingvomadaniyatida kaptarning ayollik va mushtiparlik 

ifodasi sifatida kelishini quyidagi misolda ko‘rish mumkin: Men 

kabutar bo‘lsam, ul bir burgutdur, Men mushtipar bo‘lsam, ul bir 

yigitdir (“Malikayi ayyor”).  

Qaldirg‘och – umid, bahorning kelishi va omad ramzidir. 

O‘zbek “xonadoniga qaldirg‘och in qo‘ygan oila tez orada oyoqqa 

turib, mushkullari osonlashgandir. Aksincha, biron sabab bilan 

qaldirg‘och inini buzgan xonadon tushkunlikka uchragandir” 3 . 

Qaldirg‘ochning qanoti go‘zal qizning qoshlariga qiyos qilinadi: 

Undagi chaqnoq ko‘zlar, qaldirg‘och qanotiga o‘xshash qoshlar, 

oppoq yuz… (J.Abdullaxonov. Tarki dunyo).  

Yapon madaniyatida qaldirg‘och vafosizlik timsoli bo‘lishi 

bilan birga, sodiqlik, ona g‘amxo‘rligini ham anglatadi. Xitoyda 

jur’at, xavf, sadoqat, yaxshi o‘zgarishlar timsoli sifatida baholanadi. 

Yunon-Rim an’analarida qaldirg‘och Afroditaga bag‘ishlanadi. 

Shumer-semit an’analarida Buyuk Ona timsoli ma’buda Nina 

siymosini ifodalaydi. Nasroniylikda qayta tirilish, yangi hayotni 

tamsil etadi4.  

Laylak – ko‘pchilik madaniyatlarda bahorning kelishini, yangi 

hayotning boshlanishini ifodalaydi. Binobarin, o‘zbek madaniyatida 

bahor va baxt-saodatni xitoy madaniyatida uzoq umr, baxtli va 

xotirjam keksalikni tamsil etadi. Laylakka keksaygan ota-onaga 

 
1 Usmanova Sh. Tarjimaning lingvomadaniy aspektlari (O‘quv qo‘llanma). –Toshkent, 2015. –B. 

97. 
2 http://symbolist.ru/animals 
3 Madayev O., Sobitova T. Xalq og‘zaki poetik ijodi. –Toshkent.: Sharq, 2010. –B. 20-21. 
4 http://symbolist.ru/animals 



 

 

~ 184 ~ 

qaraydigan, ularni boqadigan qush sifatida qaraladi. Jumladan, 

Xitoy va Misr madaniyatida laylak ota-onaga qaraydigan, ularni 

izzat-hurmat qiladigan o‘g‘il timsolidir.  

Yunon mifologiyasida laylak ma’budasi – hayot beruvchi, 

boquvchi ayol ko‘rinishida tasvirlanadi va Geraning atributi 

hisoblanadi. Nasroniylikda soflik, ozodalik, hurmat va hushyorlik 

timsoli sifatida talqin qilinadi1.  

Qarg‘a – aniqrog‘i qora qarg‘a, murakkab ramzlardan biri 

bo‘lib, umimiyatda yovuzlik va yomonlikni ifodalaydi. O‘zbek 

madaniyatida yomon xabar elchisi sanaladi. Xitoy va Yaponiyada 

oilaviy mehr-muhabbat timsoli hisoblangan. Xitoydagi Shu 

sulolasining emblemasida uch panjali qarg‘a tasvirlangan bo‘lib, u 

Quyoshning uch holatini: chiqishi, osmonning eng baland nuqtasiga 

ko‘tarilishi va botishini tamsil etgan. Qadimgi yunon, eron va 

xitoyliklarning mifologiyasida Quyosh ma’budlari (Apollon, 

Mitra)ning elchisi ko‘rinishida namoyon bo‘lgan.  

Osiyo, Afrika va Amerika xalqlarining an’analarida Quyosh 

belgisi, donishmandlik, ziyraklik va uzoq umrni ifodalab kelgan. 

Qadimgi Rimda qarg‘a umid, o‘rta asrlarda Yevropa xalqlarining 

nazdida qora qarg‘a eng yovuz qush sifatida falokat, qayg‘u, urush 

va o‘lim xabarchisini majozlagan2.  

Boyqush – bir tomondan donishmandlik, boshqa tomondan 

qorong‘ilik va o‘lim timsoli bo‘lib keladi. Binobarin, Amerika 

hindularining an’analarida donishmandlik va bashoratgo‘ylikni 

ifodalasa, o‘zbek va yapon madaniyatida o‘lim, yomon xabar, 

umuman, yomonlik alomati sifatida talqin qilinadi. 

Xitoyda yovuzlik, jinoyat, o‘lim, dahshat, ko‘rnamak 

farzandlar; Misrda o‘lim, tun, sovuqlik ramzi bo‘lib keladi. Yahudiy 

inonchlarida so‘qirlik; induizmda o‘liklar ma’budi; nasroniylikda 

shayton, qora kuchlar, qayg‘u, yomon xabar tarzida sharhlanadi.  

Xo‘roz va tovuq – aksariyat madaniyatlarda xo‘roz Quyosh va 

g‘ururning ramzi bo‘lib keladi. Shuningdek, xo‘roz urishqoq 

parranda hisoblanadi. Turkiy xalqlarning xo‘roz bilan bog‘liq 

inonchlarida shomonlikning ta’siri seziladi. Xo‘roz yomon ruhlarni 

 
1 http://symbolist.ru/animals 
2 http://symbolist.ru/animals 



 

 

~ 185 ~ 

haydab yuboradigan va himoya qiladigan parranda sanaladi. Oltin 

tovuq (yoki xo‘roz) hukmdor oilasini, kumush tovuq esa hukmdor 

oilasidan bo‘lmagan zodagonlarni namoyon qilgan. Shu bilan birga, 

xo‘roz tinchlik ramzini ham ifodalaydi1. 

Xo‘roz muqaddas kishilarning mozorlarida so‘yilgani uchun 

Payg‘ambarning yo‘ldoshi, Ollohning yaqini, samodagi “taxtga 

yaqin” bo‘lgan Jabroil yoki Salmon al-Forsiy ismli bosh farishta 

hisoblanadi. Xo‘rozning saharda qichqirishi jinlarning faoliyatiga 

yakun yasaydi.  

Xitoy tilida “tovuq” (野鸡) so‘zi ko‘chma ma’noda yengiltak 

ayollarga nisbatan qo‘llaniladi. Shuning uchun ham to‘y 

marosimlarida tovuq go‘shtidan tayyorlangan taomni tortish 

nomaqbul hisoblanadi. Yangi yilni kutib olayotganda ham tovuq 

go‘shti yeyish tavsiya qilinmaydi. Tovuq go‘shti yeyilsa, 

atrofdagilar bilan tez-tez janjallashiladi, deb ishoniladi. Bu 

tovuqning urishqoq parranda ekanligi bilan izohlanadi. O‘zbek 

lingvomadaniyatida haqoratlash ma’nosida ishlatiladi: Bundan ko‘ra 

go‘ng titganing yaxshi emasmi, keksa tovuq! Yoki “ahmoq” 

ma’nosida tovuq miya iborasi qo‘llaniladi2.  

 Xulosa qilib aytganda, Sharq xalqlarining qushlar haqidagi 

tasavvurlari ularning ijtimoiy tizimi, madaniyati, urf-odatlari va 

inonchlarini namoyon qiladi. Qushlardagi ko‘kka pavoz qilish 

qobiliyati tufayli, ular aksariyat hollarda ruhning ramzi bo‘lib 

keladi. Sharq lingvomadaniyatidagi o‘rdak, turna, qaldirg‘och, 

laylak kabi qushlar baxt, boylik, farovonlik va oila ramzi sifatida 

qadrlanadi. Aksincha, boyqush va qarg‘a singari qushlarga yovuzlik 

va yomonlik ramzi, yomon xabar elchisi sifatida qaraladi. Ayrim 

qush timsollarida esa erkak-ayol ziddiyati namoyon bo‘ladi. 

Jumladan, g‘oz va xo‘roz erkaklik, kaptar va tovuq ayollik ramzi 

sifatida talqin qilinadi.  

  

 

 
1 Çoruhlu Yaşar, Türk Mitolojisinin ABC’si. –İstanbul: Kabalcı Yayınevi, 1999. –S.168-169.  
2  Усманова Ш. Хитой лингвомаданиятида тановул қилиш таомилининг ўзига хос 

хусусиятлари // Xitoyshunoslikning dolzarb masalalari: filologiya, falsafa, tarix, iqtisod va 

siyosat. XII ilmiy-amaliy konferensiya materiallari. Toshkent, TDSHI, 2015 yil 28 noyabr. –B. 

34.  



 

 

~ 186 ~ 

16. 4. Ranglarning ramziy ma’nolari  

“Agar ramz atamasining tarixiga murojat etadigan bo‘lsak, 

qadimgi yunonlar Symbol, yani ayrim odamlarning o‘zaro bir-

birlarini tanib olish uchun zarur bo‘lgan shartli harakatlari, belgi va 

ishoralari, muayyan predmetlarni qo‘llashlari ma’nosini anglatuvchi 

so‘zdan foydalanganliklari ayon bo‘ladi. Shu nuqtayi nazardan 

qaralsa, qadimgi ajdodlarimiz ikki xil asosdagi ramzlarga ko‘proq 

murojaat etganliklarini anglab yetamiz. Birinchisi – narsa ramz, 

ikkinchisi – rang ramz. Ushbu ramzlarning qaysi biri qadimiy degan 

savol tug‘ilishi tabiiy. Mantiqan yondashilsa, narsa ramz 

qadimiyroqqa o‘xshaydi. Ammo jiddiyroq yondashilsa, ibtidoiy 

inson ham u yoki bu ramz asosidan narsaning mohiyatini to‘la 

tushunib olgan paytda eng avvalo uning rangini ilg‘ab olgan. Turli 

rangdagi narsalardan foyda va zarar ko‘rishiga qarab, ular bir rangni 

yaxshilik timsoli sifatida qabul qilsalar, boshqa bir rangni esa 

yovuzlik ramzi sifatida qabul qilganlar”1. 

Afrika qit’asida yashovchi xalqlarning ramz va marosimlarini 

tadqiq etgan ingliz etnografi Viktor Terner rang-ramzlar ilg‘ab 

olinish jihatidan ancha qadimiy ekanligini ko‘rsatib bergan2. Uning 

aniqlashicha, qadimgi inson uch: dastlab oq, qora, qizil ranglar bilan 

bog‘liq ramzlarni kashf etgan bo‘lsa, keyinchalik u asta-sekin bu 

uchlikka yashil, ko‘k, sariq va boshqa ranglar bilan aloqador 

ramzlarni kiritgan.  

Qora rang – turli lingvomadaniyatlarda yovuzlik, o‘lim, tun, 

g‘am-g‘ussa, qayg‘uni ifodalaydi. Qora osmon, qora yer, g‘or, 

chuqur, qabr qorong‘ulik saltanati, marhumlar diyori bo‘lib, u yerda 

qandaydir xavf-xatar, tahdid yashiringandek talqin qilinadi. Rus 

xalqi tilida “черный” (qora) so‘zi eski, qari, iflos, tugallanmagan, 

yorug‘likdan mahrum qandaydir narsani anglatadi: черная старуха, 

чернавка, черный ход, черный пол, черновик. Afrika xalqlarida 

yovuzlik, yomon narsalar, baxtsizlik, falokat, kasallik, jodugarlik, 

o‘lim, shahvat, tun kabi ma’nolarni ifodalaydi.  

Xitoy folklorida qora rangning ramziy ma’nosi jiddiylik va 

adolatni tamsil etadi. Masalan, xitoy tilida “qora yuz” iborasi 

 
1 Madayev O., Sobitova T. Xalq og‘zaki poetik ijodi. –Toshkent.: Sharq, 2010. - B.20.  
2 Тэрнер В. Символ и ритуал. – М.: Наука, 1983.  



 

 

~ 187 ~ 

“jiddiylik”ni anglatadi. Qora rang qorong‘ulik, zimiston va yovuzlik 

ma’nolarini ham bildiradi. Jahldor odamga nisbatan “qora qalb” 

iborasi ishlatiladi. Shuningdek, Xitoyda qora rang maxfiylik (“qora 

sahna” - orqadan ish qilish), qonun buzish, qonunga zid ish qilish 

(“qora yo‘l” - o‘g‘rilar; “qora bozor” - noqonuniy yo‘l bilan; “qora 

pul” – pora va h.k.) singari ramziy ma’nolarda qo‘llaniladi. 

Sharq va O‘rta Osiyo madaniyatida ba’zan qora rang 

ulug‘vorlik, buyuklik ramzi sifatida talqin qilingan. “Akademik 

shoir G‘afur G‘ulom Alisher Navoiyning “Farhod va Shirin” 

dostonini to‘liq sharh bilan nashrga tayyorlashda Xoqon farzandli 

bo‘lgan kuni mamlakatidagi hamma devorlarni qora rangli ipak 

matolar bilan bezash buyrug‘ini berganini aytadi. Tabiiyki, nima 

uchun podsho farzand ko‘rgan kuni butun yurtini qora harir libosda 

ko‘rishni xohlagan, degan savol tug‘iladi. Gap shundaki, Navoiy 

yashagan paytda qora rang buyuklik, ulug‘lik ramzi hisoblangan. Bu 

tushuncha hozir ham ayrim viloyatlarda saqlangan. O‘zbeklarda 

Qoravoy, Qorajon, Qora botir, Qoraxon degan ismlarning qo‘yilishi 

ham bu fikrni dalillaydi”1. 

Oq rang – deyarli barcha xalqlar lafzida poklik, soflik, ezgulik, 

yorug‘lik, rostgo‘ylik kabi ramziy ma’nolarni bildiradi. O‘zbek 

madaniyatida oq rang pokizalik, musaffolik, ezgulik ramzi sanaladi. 

Masalan, oqlik, oq o‘rar, ona sutidek oq, oq ot yoki kelinlarning oq 

libos kiyishlari. Oq tusga moyil, tiniq yuz, badan tusini bildirish 

uchun ham oq rangi qo‘llanadi: oq badan, oq tanli, oq yuzli. Qo‘lini 

sovuq suvga urmaydigan, faqat o‘ziga oro beradigan ayollarga 

nisbatan “oq bilak” iborasi qo‘llanadi. Umuman, o‘zbek tilida oq 

rang bilan bog‘liq ibora va maqollardan keng foydalaniladi: oq 

ko‘ngil; oq qilmoq; oq yuvib, oq taramoq; oq padar; oq-qorani 

tanigan; ko‘zining oqu qorasi; manglayi oq bo‘lsin; oq sutini oqqa, 

ko‘k sutini ko‘kka sog‘moq; kosasi oqarmagan; oq-qorani tanimoq 

va h.k. 

O‘zbekiston Respublikasi Davlat bayrogidagi oq rang – tinchlik 

va poklik timsolidir. Yosh mustaqil davlat o‘z yo‘lida baland 

dovonlardan oshib o‘tishi kerak. Bayroqdagi oq rang O‘zbekiston 

 
1 Madayev O., Sobitova T. Xalq og‘zaki poetik ijodi. –Toshkent.: Sharq, 2010. –B. 21.  



 

 

~ 188 ~ 

Respublikasi tanlagan yo‘lning musaffo va charog‘on bo‘lishi uchun 

yaxshi niyat ramzidir. 

Uzoq Sharq mamlakatlari madaniyatida oq rang– motamni 

bildiradi. Agar motamda qora kiyim kiyilsa, marhumning ruhi hech 

narsa ko‘rmaydi, deb ishonilgan. Shuning uchun ham motamda oq 

rang bu dunyodan keyingi hayot, ko‘rish ramzi hisoblanadi. Xitoyda 

dafn marosimida marhumnning yaqin qarindoshlari va do‘stlari 

yelkalariga oq rangli motam bog‘ichini tashlashadi, ko‘kragiga oq 

gul taqishadi va bu bilan marhumga bo‘lgan hurmatlarini 

bildirishadi. O‘zbekistonning Xorazm viloyatida ham motamda oq 

kiyim kiyish udumi mavjud.  

Ba’zi lingvomadaniyatlarda oq rang qo‘rqoqlik timsoli sifatida 

keladi. Masalan, Birinchi jahon urushida harbiy xizmatdan qochib 

ketgan fransuz askari yoki zobitiga qo‘rqoqlik ramzi sifatida oq 

patlar yuborilgan. 

Qizil rang – qadimdan insoniyat hayotida muhim rol o‘ynab 

kelgan. Rus tilida красный (qizil) va красивый (chiroyli) so‘zlari 

bir o‘zakdan hosil bo‘lgani uchun ham qizil rang ijobiy ma’no kasb 

etadi. Masalan, Красная площадь (Qizil maydon) va красная 

девица – chiroyli qiz; yoki красные дни – muvaffaqiyatli paytlar, 

yaxshi davr.  

O‘zbek tilida qizil rangining quyidagi ma’nolari mavjud: 

1) “xursandchilik” ma’nosi: Boshingga sanchilgan qizil gul 

bo‘lsin, // Menday oyim jilovingga qul bo‘lsin; 2) “go‘zallik” 

ma’nosi: Kuymasin hech kimning kulba xonasi, // o‘rtanmasin qizil 

gulday tanasi; 3) “yor, oshuqa” ma’nosi: Bog‘bon bo‘lmay, qizil 

gulni terasan, // Lolazor, bahrli yerda yurasan; 4) “mavjudlik”, 

“tiriklik” ma’nosi: Qizil yuzim g‘ariblikda sarg‘ayib, // o‘ligim 

bo‘lmasin mening besohib; Ochilganda qizil g‘uncha so‘lmasin, // 

Dunyoda mard kishi hech bir o‘lmasin; 5) “mutlaqo”, “o‘taketgan”, 

“g‘irt” ma’nosi: Ravshanbek shu yerda qip-qizil tentakka chiqib 

qoldi 1.  

 
1 Эргаш шоир ва унинг достончиликдаги ўрни. Тадқиқотлар. 2-китоб. – Тoшкент: Фан, 

1971. –Б. 124; 233.  



 

 

~ 189 ~ 

Qayd etilganlar bilan birga, qizil rang “yoshlik”, “navqironlik” 

ma’nolarini ham ifodalaydi: Bekning oti po‘lat suvliq chaynadi, // 

qizil kiyib gulday bo‘lib jaynadi.  

Uzoq Sharq mamlakatlarida qizil rang kelin va kuyov atrofidagi 

barcha buyumlarda o‘z aksini topgan bo‘ladi. Koreya va 

Mo‘g‘ulistonda yangi yil kiyimlariga tumor sifatida qizil doirachalar 

tikib qo‘yiladi. Ayrim lingvomadaniyatlarda qizil rang jug‘rofiy 

belgi sifatida qo‘llaniladi. Masalan, Maya qabilasida qizil rang 

sharqni, Qadimgi Meksikaning tog‘li xalqlarida sanubni ifodalagan.  

Qizil rang boshqa davlatlarga qaraganda Xitoyda juda katta 

ramziy ma’noga ega. Xitoyda qizil rang farovonlik, to‘kin-sochinlik 

va baxtli hayot timsoli sifatida qabul qilinadi, shuningdek, qizil 

darvozalar oliy tabaqadagi zodagonlar, boylar yashaydigan uylarni 

ifodalagan. Xitoyda bayram, hursandchilik kunlarida binolarga qizil 

fonuslar ilib qoyiladi, juft qizil yozuvlar yopishtiriladi. “Qizil” 

iyeroglifi xursandchilikni ifoda etadi. Quyidagi iboralarda qizil rang 

omadni anlatadi: “qizil eshiklarning ochilishi” (omad sari yo‘l 

ochilish), “qizil bog‘ich boylash” (tillaqoshga ega bo‘lish) va 

boshqalar. Xitoy lingvomadaniyatida qizil rang yana go‘zallik ramzi 

ham hisoblanadi. Masalan, chiroyli qizga “qizil yuzli”, deb murojaat 

qilinadi. 

Aytilganlar bilan birga, qizil rang turli madaniyatlarda qondan 

oqadigan hayot, tiriklik timsoli bo‘lib ham keladi. Jumladan, 

O‘zbekiston Respublikasi Davlat bayrogidagi qizil yo‘llar – bu har 

bir tirik jonning qon tomirida urib turgan hayotiy kuch, hayot 

ramzidir. 

Qizil rang ba’zan tahdid, urush, kuch-qudrat, jasorat, haqiqat 

ramzini ifodalaydi. Masalan, XVII asrdan boshlab Britaniya harbiy-

dengiz flotining bayrog‘i qizil rangda qabul qilingan va u “jangga 

da’vat” ma’nosini anglatgan. Turkiya Jumhuriyati ko‘plab turk 

xalqining qoni to‘kilishi evaziga tashkil topganligi uchun ham uning 

bayrog‘i qizil rangda qabul qilingan. Yoki 1917-yildan 1991-

yilgacha Rossiya Federatsiyasining davlat bayrog‘i qizil rangda 

bo‘lgan. Shuningdek, aksariyat davlatlarning yo‘l harakatida qizil 

rang “To‘xtash!” degan ogohlantirishni anglatadi. 



 

 

~ 190 ~ 

Y. D. Apresyan kompyuterga ekperimental o‘rnatilgan rangli 

ekranlar vositasida madaniyatlar assotsiatsiyalaridagi farqlarni va 

turli ranglarga ko‘rsatilgan reaksiyalarni quyidagicha ko‘rsatgan1: 

qizil rang – AQShda xavf-xatarni, Fransiyada zodagonlikni, Misrda 

o‘limni, Hindistonda hayot va ijodni, Yaponiyada g‘azab va xavf-

xatarni, Xitoyda baxt-saodatni; oq rang – AQShda poklikni, 

Fransiyada betaraflik, xolislikni, Misrda xursandchilik, quvonchni, 

Hindistonda o‘lim va poklikni, Yaponiyada o‘limni, Xitoyda o‘lim 

va poklikni assotsiatsiyalaydi.  

Ko‘k rang – tinchlik, mussaffo osmonni tasvirlaydi. Tiniq 

osmon rangidagi moviy, zangori, umuman olganda, ko‘k tusiga mos 

bir qancha o‘xshash ranglar ham ko‘k deyiladi. O‘zbek 

lingvomadaniyatida ko‘k rangning ramziy ma’nodagi qo‘llanish 

doirasi ancha keng ekanligini kuzatish mumkin. Jumladan, “yashil, 

sabza, ko‘k o‘t” ma’nosida: Qarshimda tebranar ko‘k barglar har 

on; “maysa, ko‘kat” ma’nosida: Yomg‘irlar yog‘ib, yerda o‘t-o‘lan 

ko‘rina boshladi, hayvonlarning og‘zi ko‘kka tegdi; rezavor o‘simlik 

ma’nosida: Ko‘k solib qatiqlangan mastavaning lazzatli hidi keldi. 

Jonli so‘zlashuvda ba’zan kulrang o‘rniga ko‘k rang qo‘llanilganini 

ko‘rish mumkin: ko‘k bo‘ri, ko‘k kaptar. So‘zlashuv nutqida ko‘k 

so‘zi jargon sifatida “AQSh dollari” ma’nosida ham ishlatiladi: Bir 

pachka ko‘ki bilan qo‘lga tushibdi, ishi chatoq.  

O‘zbek tilida ko‘k so‘zining ma’nosida yashil, ko‘k va ularning 

turli ma’no ottenkalari uyg‘unlashgan holda ifodaalanaadi: Ustima 

kiyganim mening yashil-ko‘k, // g‘ariblikda bo‘larmikan ko‘nglim 

to‘q. Odamlar ko‘kini tashlab, vaqtini xushlab, o‘z ishida bo‘lsin, 

bozorini yurgizsin, savdo-sotiqni boshlasin. Misollardagi yashil, 

ko‘k so‘zlari rang ma’nosini saqlagan holda, ularga qo‘shimcha 

“motam, o‘lim” ma’nosi yuklatilgan. Umuman, nafaqat o‘zbek 

lingvomadaniyatida, balki aksariyat xalqlarning madaniyatida ko‘k 

rangga o‘lim va motam ramzi sifatida qaraladi.  

Yashil rang – qator madaniyatlarda yangilanish, bahor, 

barhayotlikni ifodalaydi. Yashil rang – serne’mat va orombaxsh 

tabiat timsoli. Hozirgi vaqtda butun dunyoda atrof-muhitni 

 
1 Апресян Ю.Д. Образ человека по данным языка // Избранные труды. Т. 2. –М.: Языки 

русской культуры, 1995. –С. 197. 



 

 

~ 191 ~ 

muhofaza qilish harakatlari keng yoyilmoqda; uning ramzi ham 

yashil rangdir.  

Yashil rang – yoshlik, umidni anglatishi bilan birga, yosh, 

tajribasiz kishilarga nisbatan ham qo‘llaniladi. Qator islom 

davlatlarining bayrog‘ida yashil rang musulmonlikni tamsil etadi. 

Ayrim madaniyatlarda yashil rang baxtsizlikni ifodalaydi. Masalan, 

ingliz irimlariga ko‘ra, kelinning sepiga biron yashil rangli narsa 

kirib qolsa, uning albatta, baxtsizlik keltirishiga inoniladi.  

Xitoy va Uzoq Sharq lingvomadaniyatida yashil rang 

ochko‘zlik, qaysarlik va tamagirlik ramzi hisoblanadi. Dengizdagi 

yashil bayroq kema halokatidan darak beradi. Yo‘l harakatida yashil 

rangdan “Harakatlanish mumkin!” yoki “Yo‘l ochiq!” ma’nosini 

ifodalash uchun foydalaniladi.  

 

Nazorat uchun savollar 

1. Nima uchun inson tili “ramzlar tili” deyiladi? 

2. “Simvol” so‘zi qaysi tildan olingan va u dastlab qanday 

ma’noni anglatgan?  

3. “Ramz” tushunchasi turli fanlar nuqtayi nazaridan qanday 

talqin qilinadi? 

4. Ramzning qanday turlari mavjud? 

5. Turli lingvomadaniyatlarda “ot” ramzi qanday ma’nolarni 

ifodalaydi? 

6. Turli lingvomadaniyatlarda “bo‘ri” ramzi qanday ma’nolarni 

ifodalaydi? 

7. Turli lingvomadaniyatlarda qush ramzlari qanday ma’nolarni 

ifodalaydi? 

8. Eng murakkab va universal hayvon timsoliga misol keltiring. 

9. Milliy ramzlarga misollar keltiring. 

10. Universal ramzlarga misollar keltiring.  

 

Mustaqil ish topshiriqlari 

1. Raqamlarning ramziy ma’nolarini izohlash. 

2. Tasviriy ramzlar haqida taqdimot tayyorlash. 

 

 



 

 

~ 192 ~ 

Adabiyotlar 

1. Choi Jungeun. The Image of a Tiger As The National Symbol 

of Korean Culture // https://doi.org/10.24158/fik.2017.3.18. 

2. Çoruhlu Yaşar. Türk Mitolojisinin ABC’si. –İstanbul: 

Kabalcı Yayınevi, 1999.  

3. Jacobson Esther. The Deer Goddess of Ancient Siberia. –

Leiden: Brill, 1993.  

4. Judith Martin, Thomas Nakayama. Intercultural 

communication in contexts. -5th ed. –New York: McGraw-Hill, 

2010. -528 p. 

5. Ekrem Sarıkçıoğlu. Din Fenomenolojisi (Dinlerin Mahiyeti 

ve Tezahür Şekilleri). Gözden Geçirilmiş ve Genişletilmiş 2. Baskı. 

–Isparta: Fakülte Kitabevi, 2011.  

6. Madayev O., Sobitova T. Xalq og‘zaki poetik ijodi. –

Toshkent.: Sharq, 2010. -208 b.  

7. Ögel Bahaeddin. Türk Mitolojisi. C. I. –Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Basımevi, 1998.  

8. Roux Jean-Paul. Türklerin ve Moğolların Eski Dini. –

İstanbul: İşaret Yayınları, 1998. -303 s. 

9. Seyfeli Canan. Türk Mitolojisinde Hayvan Motifleri // Yol 

Bilim Kültür Araştırma. Sayi 23, Mayıs-Haziran, 2003. 

10. Usmanova Sh. Symbols of Animal in Oriental Culture // 

Current Status and Tasks of East-West Culture Education. 5th 

International Conference of Korea Association of International 

Culture Exchange. Inha University – National Research Foundation 

of Korea, 2017. –P. 39-50.  

11. Usmanova Sh. Tarjimaning lingvomadaniy aspektlari. 

Darslik. –Toshkent: TDShI, 2017. -256 b.  

12. Usmanova Sh. Turkiy xalqlar va xitoy madaniyatida hayvon 

ramzlari // Uzbekistan-China: development of historical, cultural, 

scientific and economic relations. International scientific conference. 

November 18, 2017. -P. 79-85.  

13. Зиямуҳамедов Ж. Ўрта аср Xитой новеллалари. –

Тошкент: ToшДШИ, 2010. 

14. Каримов И.А. Юксак маънавият – енгилмас куч. –

Тошкент: Маънавият, 2008. -176 б. 



 

 

~ 193 ~ 

15. Кебайтули Гулибануму. Хитой ва ўзбек 

лингвомаданиятларида ҳайвон рамзларининг талқини // Шарқ 

машъали. No. 3-4. –Тошкент: 2015. –Б. 56-60.  

16. Лотман Ю.М. Семиосфера. –СПб.: "Искусство-

СПБ", 2000. -704 c.  

17. Малявин В. В. Китайская цивилизация. –М.: Изд-во 

«Астрель», 2000.  

18. Маслова В. А. Лингвокультурология: Учеб. пособие для 

студ. высш. учеб, заведений. –М.: Издательский центр 

«Академия», 2001. -208 c. 

19. Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Таржимон ва 

нашрга тайёрловчи С.М.Муталлибов. III. –Тошкент: ЎзФА 

нашриёти, 1963.  

20. Мирзаев Н. Ўзбек зооантропонимлари // Ономастика 

Узбекистана. -Ташкент, 1989. –Б. 128-130.  

21. Потебня А.А. Символ и миф в народной культуре. –М. : 

Лабиринт, 2000. - 480 с. 

22. Раҳмон Н. Турк ҳоқонлиги. –Тошкент: Халқ мероси, 

1993.  

23. Сидихменов В. Я. Китай: страницы прошлого. –

Смоленск: «Русич», 2000. 

24. Филимонова Е. Н. Символика животных в переводных 

произведениях. «Священные» животные (на материале 

переводов с корейского и китайского языков) // Язык, сознание, 

коммуникация: Сб. статей / Отв. ред. В. В. Красных, А. И. 

Изотов. –М.: МАКС Пресс, 2004. –Вып. 26. –C. 51-82.  

25. Шомақсудов Ш., Шораҳмедов Ш. Маънолар махзани. –

Тошкент: ЎМЭ, 2001. -447 б.  

26. Эшонқулов Ж. Фольклор: образ ва талқин. –Қарши: 

Насаф, 1999. -172 б. 

 

 

 

 

 

 



 

 

~ 194 ~ 

17-MA’RUZA 

MILLIY MADANIYATNING STEREOTIPLARI 

 

Reja:  

1. “Stereotip” tushunchasi  

2. Stereotip turlari 

3. Stereotip yuzaga kelishining sabablari 

 

 Tayanch so‘z va iboralar: stereotip, tasavvur, milliy stereotip, 

etnik stereotip, ijtimoiy stereotip, muloqot stereotiplari, mental 

stereotiplar, madaniy stereotiplar, etnomadaniy stereotiplar.  

 

17. 1. “Stereotip” tushunchasi 

Har qanday madaniyat o‘zining dunyoni idrok qilishiga 

asoslangan, o‘z tafakkuri va xulq-atvorining stereotipini 

shakllantiradi.  

  

 

 

 

 

 

Stereotip – u yoki bu xalqning milliy xarakteri haqida obyektiv 

ma’lumot beradi. V.A. Maslovaning ta’biricha, “stereotip dunyoda 

mavjud tip bo‘lib, u faoliyat, xatti-harakat va h.k.ni o‘lchaydi”1. 

Stereotiplar hech qachon alohida kishilarda paydo bo‘lmaydi, ular 

har doim guruhlarda yuzaga keladi.  

“Stereotip” termini (yunon. stereos – qattiq, typos – iz,tamg‘a) 

amerikalik sotsiolog Uolter Lippman tomonidan ilmiy muomalaga 

kiritilgan. U 1922-yilda nashr etilgan “Jamoat fikri” nomli kitobida 

stereotiplarning jamoat fikri tizimidagi o‘rni va rolini aniqlashga 

harakat qilgan. U. Lippman stereotipni bizning ongimizga yetib 

bormasidan oldin his-tuyg‘ularimizdagi ma’lumotlarga muayyan 

 
1 Маслова В.А. Связь мифа и языка // Фразеология в контексте культуры. –М., 1999. –C. 

123-134.  

Stereotip – muayyan guruh yoki jamoaning soddalashgan, 

sxemalashgan, emotsional bo‘yoqdor va favqulodda 

barqaror bo‘lgan obrazi, turli madaniyat vakillarining tili va 

tafakkurining o‘ziga xosligidir. 



 

 

~ 195 ~ 

ta’sir ko‘rsatadigan atrof-muhitni alohida idrok qilish shakli sifatida 

tushuntirgan1.  

U. Lippmanga ko‘ra, inson uni o‘rab olgan atrof-muhitni uning 

butun qarama-qarshiliklari bilan anglashga harakat qilib, o‘zi 

bevosita kuzatmagan hodisalar haqida “o‘zining miyasida manzara” 

hosil qiladi. Inson o‘z hayotida bevosita qarshilashmagan juda ko‘p 

narsalar haqida oldindan aniq tasavvurga ega bo‘ladi. Shunga 

o‘xshash stereotiplar tasavvuri mazkur individumning madaniy 

muhiti ta’sirida shakllanadi: “Aksariyat hollarda biz u yoki bu 

hodisani oldin ko‘rib, keyin unga aniqlik kiritmaymiz, aksincha, 

oldin u yoki bu hodisani o‘zimiz uchun aniqlab, so‘ngra uni 

kuzatamiz. Tashqi dunyoning butun chalkashliklaridan bizning 

madaniyatimizga aloqadorinigina yulib olamiz va biz mazkur 

ma’lumotni stereotip shaklida qabul qilishga moyil bo‘lamiz” 2 . 

Stereotiplar insonga olam haqida yaxlit tasavvurga ega bo‘lish, 

o‘zining tor ijtimoiy, geografik va siyosiy muhitidan chiqishga 

imkon beradi.  

Stereotiplarni o‘rganishga qiziqish 1930-yillardan 1950-

yillargacha bo‘lgan davrda keng quloch yoydi. Xususan, etnik 

stereotiplarning barqarorligi va beqarorligi masalalari R.Clarke va 

D. Campbell; D. Katz va K. Braly; R. La Pierre kabi olimlarning 

tadqiqotlarida o‘rganildi3.  

Keyingi yillardagi etnik stereotiplarni o‘rganishga 

bag‘ishlangan qator tadqiqotlarni tahlil qilgan psixolog O. Klenberg 

“etnik stereotip” tushunchasini quyidagicha belgilagan: “Etnik 

stereotip – insonlar ongidagi o‘zlari yoki boshqa milliy guruhlar 

haqidagi manzara. Bunday obrazlar yoki tasavvurlar jamiyatda keng 

tarqalgan bo‘ladi; odatda, ular obyektiv borliqqa nisbatan o‘ta jo‘n 

va qabul qilinmaydigandir”4.  

 
1 Lippman Walter. Public Opinion. –New York: Greenbook, 2010. –P . 23, 95.  
2 Lippman Walter. Public Opinion. –New York: Greenbook, 2010. –P . 81.  
3 Clarke R. B. & Campbell D. T. A demonstration of bias in estimates of Negro ability // Journal 

of Abnormal and Social Psychology. Vol 51. 1955. –P. 585-588; Katz D. & Braly K. W. Racial 

stereotypes of one-hundred college students // Journal of Abnormal and Social Psychology. Vol. 

28. 1933. –P. 280-290; La Pierre R. T. Social forces type-rationalizations of group antipathy // 

Social Forces. Vol. 15. 1936. –P. 232-237.  
4 Klenberg O. Tensions Affecting International Understanding. –New York, 1950. –P. 93.  



 

 

~ 196 ~ 

Aksariyat tadqiqotchilar etnik stereotiplarni muqarrar, lekin 

xavfli hodisa hisoblashadi. Binobarin, qatoq lug‘atlarda “stereotip” 

so‘zi salbiy ma’noda qayd qilingan. Masalan, M. Korduellning 

psixologiyadan tuzgan lug‘atida stereotipga shunday ta’rif berilgan: 

“Stereotip – ma’lum guruh yoki kategoriyadagi kishilar haqidagi 

keskin, ko‘pincha yuzaki tasavvur. Biz umumiyatda yuzakilikka 

moyil bo‘lganimiz uchun ham boshqa insonlarning xulq-atvorini 

oldindan ko‘rish uchun stereotiplarni shakllantiramiz. Mazkur 

stereotiplar ko‘pincha salbiy mohiyat, soxta tasavvur va tahqirlash 

asosiga ega bo‘ladi. Stereotiplar har doim ham yolg‘on bo‘lmaydi; 

odatda, ularda ma’lum ma’noda haqiqat bo‘ladi. Stereotiplarni 

ko‘pchilik tomonidan bo‘lishilishi ularning singib ketishiga yordam 

beradi. Stereotiplar vaqt o‘tishi bilan o‘zgarishi mumkin, lekin 

stereotip sohiblarining o‘zlashtirilgan tasavvurlardan qutulishi qiyin 

bo‘ladi”1. 

  

17. 2. Stereotip turlari 

Stereotip hodisasi nafaqat tilshunoslarning ishlarida, balki 

sotsiologlar, etnograflar, kognitologlar, psixologlar va 

etnopsixolingvistlarning ham tadqiqotlarida o‘rganiladi. Ushbu 

fanlarning har qaysi vakili stereotiplarning xususiyatini o‘z 

sohasining tadqiqoti nuqtayi nazaridan belgilaydi. Shunga ko‘ra, 

ijtimoiy stereotiplar (kasbiga, yoshiga ko‘ra), muloqot stereotiplari, 

mental stereotiplar, madaniy stereotiplar, etnomadaniy stereotiplar 

va h.k. farqlanadi. Masalan, ijtimoiy stereotiplar shaxsning tafakkuri 

va muomalasini ko‘rsatadi. Etnomadaniy yoki milliy stereotiplar 

eng ko‘p o‘rganilgan bo‘lib, ular biron bir xalqqa xos bo‘lgan 

umumiy xususiyatlarni ifodalaydi. Etnomadaniy stereotiplar milliy 

guruhlar o‘rtasidagi munosabatlarni ko‘rsatadi, muayyan millatning 

o‘zini o‘zi anglashi va mentalitetining tarkibiy qismi hisoblanadi, 

shuningdek, milliy xarakter bilan chambarchas bog‘liq bo‘ladi2.  

Lingvomadaniyatshunoslikni ko‘proq etnomadaniy, ya’ni milliy 

stereotiplar qiziqtiradi. Masalan, yaponlar bilan dastlab muloqotga 

kirishgan yevropaliklar yaponlarning qayg‘uli hodisalar, jumladan, 
 

1 Кордуэлл М. Психология А-Я. Словарь-справочник. –М.: Фаир-пресс, 2000. -448 с.  
2 Madon S., Guyll M. Ethnic and National Stereotypes: The Princeton Trilogy Revisited and 

Revised. Iowa State University // http://public.psych.iastate.edu/madon/katz.braly.replication.pdf 



 

 

~ 197 ~ 

yaqin qarindoshlarining kasalligi yoki o‘limi haqida yuzlarida 

tabassum bilan gapirishlaridan hayratga tushishgan va hozirgacha 

hayratlanishadi. Bu kabi hodisalar berahm, shavqatsiz yapon 

stereotipining shakllanishiga asos bo‘lgan. Biroq mazkur holatda 

tabassumni Yevropa madaniyatining o‘lchovlaridan emas, balki 

yapon madaniyatining o‘lchovlaridan kelib chiqqan holda tushunish 

maqsadga muvofiqdir. Chunki qayd qilingan holat yaponlarning 

atrofdagilarni o‘zining qayg‘usi bilan bezovta qilmasligini namoyon 

qiladi.  

Yuqorida qayd etilganlar bilan birga, stereotip tafovutlar 

tadqiqida kuzatilgan ayrim istisno holatlarni ham ta’kidlash joiz 

bo‘ladi. Yaponlar va g‘arbliklarning sukut saqlashga bo‘lgan 

yo‘ndashuvlarini qiyosiy o‘rgangan psixolog Helmut Morsbach 

o‘zining Yaponiyadagi katta tajribasi asosida sukut saqlashning 

ayrim madaniy nozikliklaridan namunalar keltiradi 1 . Masalan, 

yapon uylarining ko‘pchiligida televizor doim yoqilgan hamda 

magnit lentasiga yozigan Zen bog‘ining g‘o‘zalligi haqida sharhlar 

yangrab turadi. Demak, tadqiqotchilarning aksariyati sukut 

saqlashning madaniyat namunasi bo‘la olishini qayd etsalar-da, 

amaliyotda narsalar farq qilishi mumkin. O‘ta maxsus vaziyatlarda 

(ona va qizining munosabatlari yoki haqiqiy hissiyotni yashirish 

singari holatlarda) Yaponiyadagi sukut saqlash holati AQSHga 

qiyosan yaqqolroq namoyon bo‘lishi mumkin. Bundan tashqari, 

Yaponiyada begonalar bilan muloqot chog‘ida sukut saqlash 

AQSHdagiga nisbatan salbiy ma’no kasb etadi2.  

 Umuman, madaniyatlararo muloqotda o‘zbeklar 

mehmondo‘stligi, ruslar tavakkalchiligi, qozoqlar qaysarligi, turklar 

hissiyotliligi, xitoyliklar sertakallufligi, yaponlar xushmuomalaligi, 

estonlar sustkashligi, italyanlar qiziqqonligi, inglizlar sovuqqonligi, 

nemislar tartibga aniq rioya qilishi bilan butun xalq haqidagi 

stereotip tasavvurlarni yuzaga chiqargan3.  

 
1 Morsbach H. The importance of silence and stillness in Japanese nonverbal communication // A 

cross cultural approach. In F. Poyatos (Ed.). Cross cultural perspectives in nonverbal 

communication –Lewiston, NY: Hogrefe, 1988. –P. 201–215. 
2 Hasegawa T., & Gudykunst W. B. Silence in Japan and the United States // Journal of Cross-

Cultural Psychology. Vol. 29, 1998. –Р. 668–684.  
3  Усманова Ш. Этномаданий стереотипларнинг лингвомаданий таҳлили // Лингвист. 

Илмий мақолалар тўплами. VI. –Тошкент: “Akademnashr”, 2015. –Б. 120-121.  



 

 

~ 198 ~ 

Qayd qilingan etnomadaniy stereotiplar orasida, ayniqsa, nemis 

stereotipi o‘ziga xosligi bilan ajralib turadi. Nemis madaniyatida 

tartib, aniqlik, puxtalik, o‘z vaqtida bo‘lishlik, buyruqqa, qonunlarga 

hurmat, pog‘onalilik, maqsadga intilish, ratsionalizm sifatida 

tushuniladi. Nemis mentalitetining stereotiplari asosida protestantlik 

etikasining xususiyatlari yotadi. Unda har bir kishi o‘zining xatti-

harakatlari uchun Xudo oldida javob beradi. Shuning uchun ham 

nemislar uchun qonun muqaddas, barcha narsadan ustun 

hisoblanadi: “Die Gesetze ohne Ansehen der Person handhaben” 

(Mansabdan qat’iy nazar, qonun barcha uchun bir).  

Nemis stereotipidagi tartib, qonunlarga hurmat xususiyatini 

quyidagi misolda ham yaqqol ko‘rish mumkin:  

“Germaniyada faoliyat olib borayotgan bir ingliz jurnalisti tungi 

soat 2da baxtsiz hodisaning guvohi bo‘lgan: bo‘sh yo‘lni kesib 

o‘tayotgan piyodani birdaniga paydo bo‘lgan mashina urib 

yuborgan. Jabrlangan piyodani kasalxonaga olib ketishgan. Jurnalist 

nemis politsiyachisidan endi nima bo‘lishini so‘raganda, 

politsiyachi: “Hech narsa bo‘lmaydi, agarda yashab ketsa, 50 marka 

jarima to‘laydi, chunki u yo‘lni o‘tish mumkin bo‘lmagan joyda 

kesib o‘tdi”, - deb javob qaytargan”.  

Xalqaro latifalar, turli ko‘rinishdagi hazillar, milliy badiiy 

adabiyot, folklor, xalq og‘zaki ijodi va milliy til stereotip 

tasavvurlarning keng tarqalgan manbalari hisoblanadi. Stereotip 

tasavvurlar asosida milliy xarakterlarni ochib berishga qaratilgan 

quyidagi latifani ko‘rib chiqamiz: 

“Bir kuni turli millat vakillarini kino ko‘rishga yuborishibdi. 

Filmning mazmuni quyidagicha ekan: cho‘g‘dek yonayotgan cho‘l 

va qizdirayotgan quyosh. Erkak va ayol zo‘rg‘a sudralib 

ketishmoqda. Birdan erkak qayerdandir sersuv apelsin topadi va uni 

ayolga beradi. Tomoshabinlarga shunday savol berilibdi: U qaysi 

millat vakili?”. Fransuz-tomoshabin shunday javob beribdi: “Faqat 

fransuzgina ayolga shunday sermulozamat bo‘lishi mumkin!” Rus: 

“Yo‘q. Bu rus! Buni qarang, ahmoq. O‘zi yeyishi mumkin edi”. 

Yahudiy: Yo‘q, bu yahudiy. Kim ham cho‘ldan apelsin topa 

olardi?” Mazkur stereotiplar vositasida fransuzlarning 



 

 

~ 199 ~ 

sermulozamatligi, ruslarning beparvoligi va yahudiylarning 

uddaburonligi ko‘rsatilgan. 

Stereotiplarning avtostereotip va geterostereotip turlari ham 

mavjud. Avtostereotiplar kishilarning o‘zlari haqida nima 

o‘ylashlarini, geterostereotiplar boshqa xalqlar haqidagi o‘y-fikrlar, 

munosabatlarni (ko‘proq tanqidiy munosabatlarni) aks ettiradi. 

Masalan, o‘z xalqida tejamkorlik hisoblangan odat, boshqa xalqda 

kuzatilganda xasislik sifatida baholanadi1.  

Kishilar etnomadaniy stereotiplarni namuna sifatida qabul 

qilishadi va “boshqalarga kulgi bo‘lmaslik” uchun ularga 

moslashishga harakat qilishadi. Shuning uchun ham stereotiplar 

kishilarga katta ta’sir ko‘rsatadi. Stereotiplarda aks etgan 

xususiyatlar kishilarda ham shakllana boshlaydi. Etnomadaniy 

stereotiplarni o‘rgangan etnopsixologiya mutaxassislarining qayd 

qilishlaricha, iqtisodiy jihatdan yuksak darajada rivojlangan 

millatlarda aqllilik, ishbilarmonlik, uddaburonlik, iqtisodiy jihatdan 

qoloq bo‘lgan millatlarda esa mehr-muruvvat, samimiylik, 

mehmondo‘stlik kabi fazilatlar mujassamlashgan bo‘ladi2.  

S.G.Ter-Minasovaga ko‘ra, ingliz jamiyatida kasbiy mahorat, 

mehnatsevarlik, mas’uliyat va h.k., rus jamiyatida esa 

mehmondo‘stlik, kirishimlilik, haqqoniylik singari hislatlar 

qadrlanadi3. 

V.A.Maslovaning fikricha, “stereotiplar har doim milliy bo‘ladi, 

agar boshqa madaniyatlarda ayni stereotiplar uchrab qolsa, unda 

ular haqiqiy emas. Yoki ular bir-biriga to‘la mos kelsa ham baribir 

qaysidir jihatlari bilan farq qiladi. Masalan, turli madaniyatlarda 

navbatga turish holatlari har xil bo‘ladi, shunga ko‘ra stereotip 

muomalasi ham farq qiladi. Rossiyada “Kim oxiri?” deb so‘raladi 

yoki shunchaki navbatga turiladi. Yevropa mamlakatlarining 

aksariyatida navbatga turish uchun maxsus apparatdan chipta 

(raqam yozilgan kichik kvitansiya) yirtib olinadi va shundan keyin 

darcha tepasidagi elektron raqamlar ta’qib qilinadi”4.  
 

1  Акиншина А. А. Стереотипы национальной культуры в межкультурном общении. –

Н.Новгород: НГГУ, 2009.  
2 Маслова В. А. Лингвокультурология: Учеб. пособие для студ. высш. учеб, заведений. –

М.: Издательский центр «Академия», 2001. –С. 108. 
3 Тер-Минасова С.Г. Язык и межкультурная коммуникация. –М.: Слово, 2000. –С. 255. 
4 Маслова В. А. Ko‘rsatilgan asar, 110-bet.  



 

 

~ 200 ~ 

Amerika va Janubiy Koreyada ham bank, pochtaxona, 

kasalxona va h.k.dagi navbat maxsus apparatdan yirtib olingan 

chiptaga muvofiq ta’qib etiladi. O‘zbek madaniyatida ham navbatga 

turish uchun “Kim oxiri?” deb so‘raladi. Ba’zan juda katta navbat 

bo‘lgan holatlarda ro‘yxat qilinadi.  

 

17. 3. Stereotip yuzaga kelishining sabablari 

 Stereotip yuzaga kelishining sabablari turlichadir. Ulardan 

asosiylari quyidagicha: 

 1. Ongning himoyali reaksiyasi. Informatsiyalar hajminig 

doimiy ravishda o‘sib borishidan miyani haddan ziyod zo‘riqishi 

himoyalash. Axborotlarni stereotiplashtirish miya zo‘riqishini tabiiy 

shaklda himoyalashni yuzaga chiqaradi. Mazkur himoyasiz inson 

ongi doimiy mulohazalardan boshi berk ko‘chaga kirib qolishi 

mumkin. Stereotiplarning mavjudligi bu jarayonni yengillashtiradi. 

Kishilar sodir bo‘layotgan hodisalarga har doim ham e’tibor 

bermasdan, ya’ni har safar hissiyot, iztipoblarga berilmasdan ularni 

o‘zlarining tajribasidan ma’lum bo‘lgan mavzuiy guruhlarga 

kiritishadi. Doimo o‘zgarishda bo‘lgan dunyo insonni kelib 

tushayotgan axborotlarni qulayroq va ixchamroq modellarga 

tasniflashga majbur qiladi. Bunday modellar stereotiplar, deb 

nomlanadi. Stereotiplarni rad etish insondan butun diqqat-e’tiborini 

jalb etishni talab qilib, uning hayotini bitmas-tuganmas sinovlar va 

xatolarga to‘ldirgan bo‘lardi. Stereotiplar insonga o‘rab olgan 

dunyoni farqlay olishi, uni soddalashtirishi, tartibga solishida 

yordam beradi. Insonni har safar “Amerika ochish” yoki “radio 

ixtiro qilish”dan xalos qiladi. Demak, insonning o‘z hayotida 

stereotiplardan foydalanishi tabiiy hol sanaladi.  

2. O‘z guruhining qadriyatlari, qiziqishlari, o‘bro‘yi va h.k.ni 

himoyalash. O‘zini muayyan madaniyatga aloqador qilish va boshqa 

xalqlar bilan qiyoslash har bir insonga uning o‘ziga xosligini, 

individualligini his qilishiga yordam beradi. Masalan, fransuzlar 

nazdida belgiyaliklar hazil-mutoyibadan yiroq, kaltafahm, 

shetsariyaliklar – xasis, ziqna, maydakash, italyanlar – yolg‘on-

yashiqlarni qo‘shib gapiradigan, turklar – jismonan baquvvat, 

inglizlar – xudbin xalqdir.  



 

 

~ 201 ~ 

Inson stereotiplarni turli yo‘llar vositasida o‘zlashtiradi. 

Birinchidan, boshqa guruhlar haqida o‘ylash “odati” ma’lum 

ma’noda “ona suti orqali” o‘zlashtiriladi. Stereotiplarning aksariyati 

ota-onalar tomonidan farzandlarning ongiga singdirilgan obrazlar 

orqali o‘tadi va rivojlanadi. Stereotiplar 12 yoshdan 30 yoshgacha 

bo‘lgan davrda batamom shakllanib mustahkamlanadi va ularni bu 

yoshdan kayin o‘zgartish juda qiyin kechadi. Binobarin, bu nafaqat 

begona guruhlarga aloqador, balki boshqa guruhlar nazdidagi o‘z 

millatiga ham tegishli bo‘ladi. Masalan, o‘zbek xonadonida bolaga 

“o‘zbeklar mehmodo‘st, bag‘rikeng” yoki “lo‘lilar firibgar, 

tovlamachi” deyilsa, bola so‘zsiz mazkur stereotiplarni qabul qiladi. 

Ikkinchidan, stereotiplar cheklangan shaxsiy aloqalar vositasida 

ham yuzaga kelishi mumkin. Masalan, sizni bozorda Tojikistondan 

kelgan savdogar aldasa, siz butun tojik xalqi haqida tovlamachi 

degan noto‘g‘ri xulosaga kelishingiz mumkin. Bunday holatda 

stereotip insonning cheklangan informatsiyasi natijasida paydo 

bo‘ladi. 

Uchinchidan, stereotiplarning vujudga kelishida ommaviy-

axborot vositalarining alohida o‘rni bo‘ladi. Ommaviy-axborot 

vositalarining stereotiplarni shakllantirish imkoniyati 

cheklanmagan. Ko‘pchilik uchun matbuot, radio va televideniya 

ishonchli manba sanaladi. Ommaviy-axborot vositalarining fikri 

ommaning fikriga aylanadi.  

 Umuman, har qanday shaxs muayyan madaniyatlar bilan 

bog‘langan stereotiplar olamida yashaydi. Stereotip turli madaniyat 

vakillarining tili va tafakkurining o‘ziga xosligidir. Stereotiplarni 

o‘rganish, madaniyatlararo muloqotlarda yuzaga chiqishi mumkin 

bo‘lgan tushunmovchiliklarni, to‘qnashuvlarni oldini oladi.  

 

Nazorat uchun savollar 

1. “Stereotip” tushunchasiga ta’rif bering. 

2. “Stereotip” termini qachon va kim tomonidan ilmiy 

muomalaga kiritilgan?  

3. U. Lippman stereotipni qanday tushuntirgan?  

4. D. Kas va K. Breylilarning tadqiqotida qanday stereotiplar 

o‘rganildi?  



 

 

~ 202 ~ 

5. O. Klenberg “etnik stereotip” tushunchasini qanday 

belgilagan?  

6. M. Korduellning lug‘atida stereotipga qanday ta’rif berilgan? 

7. Stereotipning qanday turlari bor? 

8. Nemis stereotipini tavsiflang. 

9. V.A.Maslovaning fikricha, stereotiplar qanday bo‘ladi? 

10. Stereotiplar yuzaga kelishining sabablarini ko‘rsating. 

  

Mustaqil ish topshiriqlari 

1. Etnomadaniy stereotipining o‘ziga xos jihatlarini tahlil qilish. 

2. “Stereotip va madaniyatlararo muloqot” mavzusida taqdimot 

tayyorlash.  

3. Stereotiplarni tasniflash.  

 

Adabiyotlar 

1. Lippman Walter. Public Opinion. –New York: Greenbook, 

2010. -218 p.  

2. Hasegawa T., & Gudykunst W. B. Silence in Japan and the 

United States // Journal of Cross-Cultural Psychology. Vol. 29, 1998. 

–Р. 668–684.  

3. Katz D. & Braly K. W. Racial stereotypes of one-hundred 

college students // Journal of Abnormal and Social Psychology. Vol. 

28. 1933. –P. 280-290. 

4. Klenberg O. Tensions Affecting International Understanding. 

–New York, 1950. 

5. Madon S., Guyll M. Ethnic and National Stereotypes: The 

Princeton Trilogy Revisited and Revised. Iowa State University 

http://public.psych.iastate.edu/madon/katz.braly.replication.pdf 

6. Morsbach H. The importance of silence and stillness in 

Japanese nonverbal communication // A cross cultural approach. In 

F. Poyatos (Ed.). Cross cultural perspectives in nonverbal 

communication –Lewiston, NY: Hogrefe, 1988. –P. 201–215. 

7. Usmanova Sh. Tarjimaning lingvomadaniy aspektlari. 

Darslik. –Toshkent: TDShI, 2017. -256 b.  

8. Акиншина А. А. Стереотипы национальной культуры в 

межкультурном общении. –Н.Новгород: НГГУ, 2009.  



 

 

~ 203 ~ 

9. Маслова В. А. Лингвокультурология: Учеб. пособие для 

студ. высш. учеб, заведений. –М.: Издательский центр 

«Академия», 2001. -208 c. 

10. Сорокин Ю.А. Стереотип, штамп, клише: К проблеме 

определения понятий // Общение: Теоретические и 

прагматические проблемы. –М., 1978. –С. 133-138.  

11. Тер-Минасова С. Г. Язык и межкультурная 

коммуникация. –М.: Slоvо, 2000. -624 с.  

12. Усманова Ш. Этномаданий стереотипларнинг 

лингвомаданий таҳлили // Лингвист. Илмий мақолалар тўплами. 

VI. –Тошкент: “Akademnashr”, 2015. –Б. 120-122.  

 

 

  

 

 

  

 



 

 

~ 204 ~ 

IV BOB. INSONNING TIL VA MADANIYATDAGI O‘RNI 
  

18-MA’RUZA 

Inson – milliy mentallik va til egasi 

Reja:  

1. Inson – turli fanlarning tadqiqot obyekti 

2. Lisoniy shaxs  

 

Tayanch so‘z va iboralar: inson, insonning tabiati, tashqi 

ko‘rinish, ichki dunyo, mentalitet, milliy mentallik, mental soha, til 

sohibi, millat jamoasi, nutqiy faoliyat, muloqot, semiotik faoliyat, 

“men va sen” munosabati, insonga munosabat, lisoniy shaxs, ichki 

mohiyat, shaxsning shakllanishi hayot falsafasi, madaniy-

antropologik prototip, ijtimoiy axloq kodlash, dekodlash, darajali 

model, verbal-semantik daraja, kognitiv daraja, pragmatik daraja, 

muloqot paradigmasi.  

  

18. 1. Inson – turli fanlarning tadqiqot obyekti 

So‘nggi yillarda falsafa, madaniyatshunoslik, tilshunoslik va 

lingvomadaniyatshunoslikda insonning tabiatini, tashqi ko‘rinishini, 

ichki dunyosini, mentaliteti va h.k.ni atroflicha o‘rganishga 

kirishilgani kuzatilmoqda. Lingvomadaniyatshunoslikning “maqsadi 

– til vositasida insonni qanday qilib ko‘proq o‘rganish mumkinligini 

ko‘rsatishdir”.  

Lingvomadaniy nuqtayi nazardan “inson muayyan milliy 

mentallik va til sohibi, boshqa millat jamoalari vakillari bilan o‘zaro 

hamkorlik faoliyatining (xususan, nutqiy faoliyatda) ishtirokchisi 

sifatida tushuniladi”.  

Zamonaviy fanlarni endi oddiy odam emas, balki shaxsiyat, 

ya’ni tafakkur va til sohibi, murakkab ichki dunyoga ega bo‘lgan, 

narsa va hodisalar dunyosiga va o‘ziga nisbatan ma’lum 

munosabatda bo‘lgan aniq inson qiziqtiradi. U Yerda va Koinotda 

alohida mavqega ega, u har doim olam bilan, o‘z-o‘zi va o‘ziga 



 

 

~ 205 ~ 

o‘xshaganlar bilan muloqotga kirishadi. Xudoning suratiga ko‘ra va 

Unga o‘xshab yaratilgan inson emin-erkindir1. 

 
 

Inson –o‘z tabiatiga ko‘ra ijtimoiy mohiyatdir, “insonda 

insoniylik uning jamiyat sharoitidagi, insoniyat tomonidan 

yaratilgan madaniyat sharoitidagi hayoti orqali shakllanadi” (A. A. 

Leontev).  

Lingvomadaniyatshunoslikni shunchaki inson emas, balki 

tildagi inson qiziqtiradi. Gap shundaki, til insonning yashirin 

bo‘lgan mental sohasiga kirishimizga yordam beruvchi yagona 

vosita sanaladi, binobarin, til dunyoni u yoki bu madaniyatga 

ajratadi. Til inson haqida shunday narsalarni gapiradiki, insonning 

o‘zi ham bu narsalarni bilmagan bo‘ladi. 

 
I.A.Goncharov Y.N.Narishkinaga yozgan xatida: “Til nutq, 

so‘zlashuv bo‘lib qolmasdan, u insonning butun ichki kechinmalari: 

ongi, qalbining obrazi, tarbiya, aqliy va axloqiy jihatlarining 

ifodasidir”, deb ta’kidlagan edi.  

 
1 Маслова В. А. Лингвокультурология: Учеб. пособие для студ. высш. учеб, заведений. –

М.: Издательский центр «Академия», 2001. –С. 76.  



 

 

~ 206 ~ 

“Falsafada til faqatgina falsafiy ta’limotlarning ifoda vositasi 

bo‘lib qolmasdan, u dunyoni va insonni bilish vositasi hamdir. 

Avval boshda Kalom bor edi va aynan u bilimlarning muhim 

manbasi, unda dunyo va inson haqidagi butun ma’lumotlar 

mavjud”1. 

“Boshqaning” mavjudligini taqozo qiladigan semiotik faoliyat 

orqali anglashiladigan inson falsafiy fikrning asosiy maqsadiga 

aylangan. Mashhur yahudiy faylasufi M. Buber tadqiqotning yangi 

obyektini kashf qilgan: “Inson men va sen munosabatida yashaydi. 

Bu mohiyatan dialogik munosabat bo‘lib, unda “Sen”siz “Men” 

mavjud bo‘lmaydi (“Odam odam bilan tirik” – ta’kid bizniki 

Sh.Usmanova). Insonning yo‘li har doim boshqa inson 

hamrohligidagi yo‘l bo‘lib, u jamoat hayotining shartidir. Dunyoni 

biluvchi inson – bu inson bilan insondir. M. Buber insonning 

hayotga bo‘lgan munosabatining uch jihatini, ya’ni olamga, insonga, 

Xudoga bo‘lgan munosabatini ko‘rsatib bergan. Olamga munosabat 

san’atda, insonga munosabat sevgida, Xudoga munosabat diniy 

ro‘yirostlikda tugallanadi. Inson va boshqa inson o‘rtasidagi “men 

va sen” munosabati nutqda shakllangan dialogda ochiladi2. 

 
Inson tarjimayi hol, xronika, solnoma, ta’ziyanoma, va’z, 

epistolyar janr kabi qator adabiy janrlarning asosiy tadqiqot obyekti 

hisoblanadi.  

E. Benvenist til insonning tabiatini qamraydi, shuning uchun u 

sun’iy kashfiyot bo‘lolmasligini ta’kidlab, shunday yozadi: 
 

1 Маслова В. А. Лингвокультурология: Учеб. пособие для студ. высш. учеб, заведений. –

М.: Издательский центр «Академия», 2001. –С. 76.  
2  Бубер М. Проблема человека. Перевод с немецкого. –Киев: “Ника-Центр”, “ Вист-

С”, 1998. -132 с.  



 

 

~ 207 ~ 

“Borliqda tilga ega bo‘lgan, boshqa inson bilan so‘zlashadigan 

inson mavjud, shuning uchun til insonning tavsifiga taalluqlidir... 

Aynan tilda va til tufayli inson subyekt sifatida gavdalanadi, faqat 

tilgina insonning mavjudligiga aniqlik kiritadi1.  

N.V.Ufimseva va Yu.A. Sorokinlarning milliy mentallik va 

tilning o‘zaro aloqasi masalalariga bag‘ishlangan tadqiqotlari 2 

madaniyatshunoslikda katta qiziqish bilan kutib olingan. Mazkur 

tadqiqotlarda biron bir millat vakilining o‘ziga xos xususiyatlari 

boshqa millat vakillarining ko‘zi bilan psixolingvistik eksperiment 

asosida tahlil qilingan. Masalan, ruslar amerikalik va yaponlarning 

ko‘zi bilan tavsiflangan. Ruslar o‘zlari haqida quyidagi tavsiflarni 

berishgan: mehmondo‘st (5ta javob), ochiq chehrali (5ta javob), 

mehribon (4ta javob), samimiy (4ta javob), sabr-toqatli (4ta javob), 

saxiy (3ta javob), ko‘ngli ochiq (2ta javob), ishonuvchan (2ta 

javob), talantli (2ta javob), kashfiyotchi (2ta javob), hozirjavob (1ta 

javob), o‘qimishli (1ta javob), odobsiz (1ta javob), xayolchan (1ta 

javob), kitob ko‘rgan, o‘qigan (1ta javob), ikkiyuzlamachi (1ta 

javob), aqlli (1ta javob), og‘ir-bosiq (1ta javob), yovuz (1ta javob), 

(1ta javob), fikri tor (1ta javob), tushkunlikka tushgan (1ta javob), 

xushchaqchaq (1ta javob), charchagan (1ta javob), asabi tarang (1ta 

javob), g‘amgin (1ta javob), baxtsiz (1ta javob), xasis (1ta javob), 

dono (1ta javob), buyuk (1ta javob), dangasa (1ta javob), isyonkor 

(1ta javob).  

Amerikaliklar ruslar haqida shunday tasavvurga ega: materialist 

(7ta javob), do‘stona (4ta javob), isrofgar (3ta javob), qattiq gapiradi 

(3ta javob), o‘yin-kulgini yaxshi ko‘radi (2ta javob), erkin (2ta 

javob), mag‘rur (2ta javob), individualist (2ta javob), o‘z ishiga 

sodiq (2ta javob), ko‘p ishlaydi (1ta javob), sobitqadam (1ta javob), 

tajovuzkor (1ta javob), xasis (1ta javob), yoqimsiz (1ta javob), 

takabbur (1ta javob), qo‘pol (1ta javob), dangasa (1ta javob), 

kashfiyotchi (1ta javob), mehribon (1ta javob), baxtli (1ta javob) va 

 
1 Бенвенист Э. Общая лингвистика. –М.: Прогресс, 1974. -448 c.  
2 Уфимцева Н. В. Структура языкового сознания русских: 70-е - 90-е годы // Этническое и 

языковое самосознание: Материалы конференции. –М.,1995. –С. 151-154.; Сорокин Ю.А. 

Речевые маркеры этнических и институциональных портретов и автопортретов // Вопросы 

языкознания. 1995. -№ 6; Сорокин Ю.А. Стереотип, штамп, клише: К проблеме 

определения понятий // Общение: Теоретические и прагматические проблемы. –М., 1978. 

–С. 133-138.  



 

 

~ 208 ~ 

h.k. Ko‘rinadiki, ruslarni tavsiflovchi portretlar va avtoportretlarda 

ziddiyatlar bo‘lishiga qaramay, mualliflar undagi bir butunlikni 

ajratishgan1. 

Til inson shaxsini belgilovchi muhim vositalardan biri 

hisoblanadi. Shuning uchun tilning to‘satdan yangilanishi lisoniy 

shaxsga nisbatan zo‘ravonlik sanaladi: bunday vaziyatda inson o‘z-

o‘zini anglash va o‘z imkoniyatlarini amalga oshirishning odatiy 

vositasidan mahrum bo‘ladi.  

 

18. 2. Lisoniy shaxs 

Lisoniy shaxs – obyektiv voqelikni o‘z ko‘rishiga muvofiq 

tasvirlash va ma’lum maqsadga erishish uchun muayyan tilning 

tizimli vositalaridan foydalangan holda ularni matnlarda aks ettirishi 

nuqtayi nazaridan tavsiflangan u yoki bu til sohibidir. Lisoniy shaxs 

– muayyan bilimlar va tasavvurlar majmuyiga ega bo‘lgan nutqiy 

faoliyatni namoyon qiluvchi shaxsdir.  

Ma’lumki, inson, shaxs madaniyatni yaratadi va unda yashaydi. 

Aynan shaxsda insonning ijtimoiy mohiyati birinchi planga chiqadi, 

insonning o‘zi esa ijtimoiy-madaniy hayotning subyekti sifatida 

namoyon bo‘ladi.  

Shaxs haqida boshqa ta’limotlar ham mavjud. Amerikalik 

mashhur psixolog A. Maslou insonni tashqi dunyodan mustaqil 

bo‘lgan, ichki mohiyatning mavjudligi sifatida talqin qiladi. Ichki 

mohiyat har qanday psixologiyaning dastlabki kelib chiqish asosidir. 

A. Maslouga ko‘ra, shaxsning shakllanishi – bu idealga tomon 

harakat bo‘lib, unda shaxs o‘z imkoniyatlarini har tomonlama 

amalga oshiradi. U shunday yozadi: “Inson zotining yashashi uchun 

unga koordinat tizimi, hayot falsafasi, din (yoki dinning o‘rnini 

to‘ldiruvchi) xuddi quyosh nuri, kalsiy yoki sevgiday zarur”2.  

 Shaxs xalq, millat madaniy an’analarining manzarasida 

baholanishi kerak. Negaki, insonda insonning tug‘ilishi uchun 

madaniyat doirasida shakllanadigan madaniy-antropologik prototip 

lozim bo‘ladi (Piskoppel, 1997).  

 
1 Маслова В. А. Лингвокультурология: Учеб. пособие для студ. высш. учеб, заведений. –

М.: Издательский центр «Академия», 2001. –С. 78.  
2 Маслоу А. Психология бытия. –М.: Baклер, 1997. -304 с.  



 

 

~ 209 ~ 

Madaniyat kategoriyalari – makon, zamon, qismat, huquq, 

boylik, mehnat, vijdon, o‘lim va h.k. mavjud tizim qadriyatlarining 

o‘ziga xos xususiyatlarini aks ettiradi va ijtimoiy axloq hamda 

dunyoni o‘zlashtirishning namunalarini belgilab beradi.  

“Lisoniy shaxs” termini birinchi marta 1927-yili nemis 

tilshunosi Y. Vaysgerberning “Ona til va ruhning shakllanishi” 

nomli asarida paydo bo‘lgan 1 . Y. Vaysgerber tilni tushunishda 

jamoatga e’tibor qaratgan. Uning ta’biricha, til umumiy madaniy 

boylikdir; hech kim o‘zining lisoniy shaxsi tufayli tilni 

o‘rganmaydi, aksincha, inson muayyan lisoniy hamjamiyatga 

tegishli bo‘lgani uchungina tilga sohib chiqadi. Rus tilshunosligida 

bu sohaga birinchi bo‘lib V.V.Vinogradov murojaat qilgan. U 

o‘zining “Badiiy proza haqida” nomli asarida lisoniy shaxsni 

o‘rganishning ikki yo‘li: muallif shaxsi va personaj shaxsini ishlab 

chiqqan.  

“Lisoniy shaxs” tushunchasini ilmiy jihatdan G.I. Bogin ishlab 

chiqqan va u lisoniy shaxs modelini yaratgan. Mazkur modelga 

ko‘ra, inson uning “nutqiy muomalani ishlab chiqishga tayyorligi, 

nutqiy asarlarni yaratishi va ularni idrok qilishi” nuqtayi nazaridan 

o‘rganiladi2.  

Yu. N. Karaulov “lisoniy shaxs” tushunchasini keng ilmiy 

muomalaga kiritgan. Uning qayd qilishicha, lisoniy shaxs –“a) 

struktur-lisoniy murakkablik dararajasiga; b) obyektiv voqelikni 

aniq va teran aks ettirishiga; v) muayyan maqsadga qaratilganiga” 

ko‘ra farqlanadigan matnlarni yaratish va ularni idrok qilish 

qobiliyatiga ega insondir3.  

Yu. N. Karaulov badiiy matn asosida lisoniy shaxsning darajali 

modelini ishlab chiqqan. Uning fikricha, lisoniy shaxs uch struktur 

darajaga ega: 

Birinchi daraja – verbal-semantik (invariant) bo‘lib, u kundalik, 

odatdagi tilni egallash darajasidir. Mazkur daraja individning 

kundalik muomalada qo‘llaydigan leksikoni, so‘z boyligidan iborat 

 
1 Вайсгербер Й.Л. Родной язык и формирование духа. Пер. с нем., вступ. ст. и коммент. 

О.А.Радченко. –М.: Едиториал УРСС, 2004. -232 с.  
2  Богин Г. И. Модель языковой личности в ее отношении к разновидностям текстов. 

Автореф. дис. … д-ра филол. Наук. –Л., 1984. -38 c.  
3 Караулов Ю. Н. Русский язык и языковая личность. –М., 1987. –C. 3. 



 

 

~ 210 ~ 

bo‘lib, unda “Bugun havo yaxshi”, “….ga qanday borsa bo‘ladi” 

singari oddiy lisoniy qoliplar nazarda tutiladi. Bunda nafaqat leksik 

birliklarning soni, balki ulardan ijtimoiy farqlilik va variativlik 

me’yorlariga muvofiq foydalanish malakasi ham hisobga olinadi. 

Ushbu darajadagi individuallik faqatgina qayd qilingan malakaga 

ega bo‘lish bilan emas, so‘z yasalishi, grammatika va talaffuz 

qoidalarining buzilishi bilan ham tavsiflanadi.  

Ikkinchi daraja – kognitivlik bo‘lib, u shaxsning intellektual 

sohasi, insonning bilish faoliyati bilan bog‘liq bo‘ladi. Har bir 

individumning rivojlanish jarayonida uning olam manzarasini aks 

ettiradigan g‘oyalari, konseptlari ishlab chiqiladi. Shaxsning olam 

manzarasidagi ma’nolar va qadriyatlar pog‘onasi aniqlanadi, 

belgilanadi. Shaxsiy dunyoqarash vakuumda shakllanmaydi, u 

milliy-madaniy an’analar, qadriyatlar, g‘oyalar asosida shakllanadi. 

Shunga ko‘ra, ushbu darajada jamoaviy yoki individual kognitiv 

makon hosil qiluvchi til jamoasi (lisoniy shaxs)ga tegishli farqli 

bilimlar va tasavvurlarning faollashuvi va identifikatsiyasi yuz 

beradi. Mazkur daraja shaxs dunyosi, uning tezaurusi, 

madaniyatining lisoniy modelini aks ettiradi.  

Uchinchi – pragmatik darajadir. U kommunikatsiyaning maqsad 

va vazifalari – so‘zlovchining niyati, qiziqishlari va maqsadlari 

bilan belgilanadi. Aynan so‘zlovchining motivlashganligi 

“kommunikativ-faoliyat-ehtiyoji” hisoblanadi va lisoniy shaxsning 

pragmatik darajasining birligini namoyon qiladi. Mazkur 

xususiyatlar individning mantiqiy fikrlash darajasi bilangina 

aniqlanib qolmasdan, balki uning his-tuyg‘ulari va muloqotning 

vaziyat omillari bilan ham aniqlanadi.  

Xabarni kodlash va dekodlash “shaxs kommunikativ 

makonining” uch darajasi – verbal-semantik, kognitiv va pragmatik 

darajalarning o‘zaro ta’sirida yuz beradi.  

Lisoniy shaxsning darajali modeli shaxsning umumlashgan 

tipini aks ettiradi. Mazkur madaniyatda aniq lisoniy shaxslar esa 

ko‘plab mavjud bo‘lishi mumkin. Ular shaxs tarkibida har bir 

darajaning variantlanishi bilan farq qiladi.  

V.A.Maslova lisoniy shaxsning lisoniy va kommunikativ tarkibi 

haqida to‘xtalib, shunday yozadi: “Lisoniy shaxs – ijtimoiy hodisa, 



 

 

~ 211 ~ 

lekin unda individual jihat ham mavjud. Lisoniy shaxsdagi 

individuallik tilga bo‘lgan ichki munosabat, shaxsiy lisoniy 

ma’noning paydo bo‘lishi orqali shakllanadi; biroq bu o‘rinda 

lisoniy shaxsning lisoniy an’analarning vujudga kelishiga ta’sir 

ko‘rsatishini unutmaslik kerak. Har bir lisoniy shaxs aniq insonning 

ajdodlar tomonidan yaratilgan butun til boyligini o‘zlashtirishi 

asosida shakllanadi. Aniq shaxs tilining asosiy qismi umumtildan va 

muayyan qismi individual tildan tashkil topadi”1.  

Shunday qilib, lisoniy shaxs – nutqiy shaxslarning serqirra va 

ko‘p qatlamli paradigmasidir. Bunda nutqiy shaxs – real muloqot 

paradigmasidagi lisoniy shaxsdir. Aynan nutqiy shaxs darajasida 

lisoniy shaxsning ham milliy-madaniy o‘ziga xos xususiyati, ham 

muloqotining milliy-madaniy o‘ziga xos xususiyati namoyon 

bo‘ladi.  

 

Nazorat uchun savollar  

1. Inson lingvokulturologik nuqtayi nazardan qanday 

o‘rganiladi? 

2. Zamonaviy fanlarni qanday inson qiziqtiradi? 

3. A. A. Leontevga ko‘ra, insonda insoniylik nima orqali 

shakllanadi? 

4. M. Buber tadqiqotning qanday yangi obyektini kashf qilgan? 

5. Inson qaysi janrlarning asosiy tadqiqot obyekti hisoblanadi? 

6. N. V. Ufimseva va Yu. A. Sorokinlarning qaysi tadqiqotlari 

madaniyatshunoslikda katta qiziqish uyg‘otgan? 

7. Lisoniy shaxsga ta’rif bering. 

8. A. Maslou inson shaxsini qanday talqin qilgan? 

9. “Lisoniy shaxs” termini birinchi marta qachon va kim 

tomonidan qo‘llangan? 

10. “Lisoniy shaxs” tushunchasini ilmiy jihatdan qaysi olim 

ishlab chiqqan? 

11. Yu. N. Karaulov lisoniy shaxsning qaanday modelini 

yaratgan? 

12. Lisoniy shaxsning birinchi darajasi nima? 

 
1 Маслова В. А. Лингвокультурология: Учеб. пособие для студ. высш. учеб, заведений. –

М.: Издательский центр «Академия», 2001. –С. 80.  



 

 

~ 212 ~ 

13. Lisoniy shaxsning ikkinchi darajasi nima? 

14. Lisoniy shaxsning uchinchi darajasi nima? 

15. V.A.Maslova lisoniy shaxsning tarkibi haqida qanday fikr 

bildirgan? 

 

Mustaqil ish topshiriqlari 

1. “Inson – milliy mentallik va til egasi” mavzusida taqdimot 

tayyorlash. 

2. “Lisoniy va kommunikativ shaxs” mavzusida munozara 

uchun savollar tuzish.  

  

Adabiyotlar 

1. Usmanova Sh. Tarjimaning lingvomadaniy aspektlari. 

Darslik. –Toshkent: TDShI, 2017. -256 b.  

2. Бенвенист Э. Общая лингвистика. –М.: Прогресс, 1974. -

448 c.  

3. Богин Г. И. Модель языковой личности в ее отношении к 

разновидностям текстов. Автореф. дис. … д-ра филол. Наук. –

Л., 1984. -38 c.  

4. Бубер М. Проблема человека. Перевод с немецкого. –

Киев: “Ника-Центр”, “ Вист-С”, 1998. -132 с.  

5. Вайсгербер Й.Л. Родной язык и формирование духа. Пер. 

с нем., вступ. ст. и коммент. О.А.Радченко. –М.: Едиториал 

УРСС, 2004. -232 с.  

6. Иванцова Е. В. О термине “языковая личность”: истоки, 

проблемы, перспективы использования // Вестник томского 

государственного университета, 2010. – № 4 (12). – С. 24–32. 

7. Караулов Ю. Н. Русский язык и языковая личность. –М., 

1987.  

8. Маслова В. А. Лингвокультурология. Учебное пособие 

для студентов высших учебных заведений. –М.: Изд. Центр 

«Академия», 2001. – 208 c. 

9. Маслоу А. Психология бытия. –М.: Baклер, 1997. -304 с.  

10. Сорокин Ю.А. Речевые маркеры этнических и 

институциональных портретов и автопортретов // Вопросы 

языкознания. 1995. -№ 6. 



 

 

~ 213 ~ 

19-MA’RUZA 

JAMIYAT, MADANIYAT VA TILDA ERKAK-AYOL 

ZIDDIYATI 

 

Reja:  

1. “Erkak – ayol” ziddiyati haqidagi qarashlar  

2. Turkiy xalqlar madaniyatida “erkak” va “ayol” tushunchalari  

3. Sharq xalqlari madaniyatida ayollarning mavqeyi 

  

Tayanch so‘z va iboralar: erkak, ayol, ziddiyat, qarama-

qarshilik, tasavvur, jins, tafovut, timsol, tushuncha, antropomorf, 

maskulinlik, feminizm, “in” va “yan” qutblari, patriarxal uklad, 

matriarxal uklad, gender, genderolingvistika, erkaklar nutqi, ayollar 

nutqi, “ayol tili”, “zaiflik tili”, submadaniyat.  

 

19. 1. “Erkak – ayol” ziddiyati haqidagi qarashlar 

Inson ikki qarama-qarshilik – erkak va ayol sifatida 

gavdalanadi. “Erkak – ayol” ziddiyati insoniyat madaniyatining 

poydevorini tashkil qiladi. Dunyo haqidagi qadimiy tasavvurlarda 

kalom, ruh – butun borliqning otasi, materiya – ona bo‘lib, ularning 

qo‘shilishi natijasida Olam va undagi barcha mavjudotlar vujudga 

kelgan.  

Borliqning antropomorf modelida majusiylarning tasavvuriga 

ko‘ra, ayol tubsizlikka tenglashtirilgan bo‘lishiga qaramay, 

olamdagi butun tirik mavjudotning dastlabki manbasi hisoblangan. 

Shuningdek, bir tomondan ayol – taqdir timsoli, ikkinchi tomondan 

esa – zulmat, gunoh, yovuzlik timsoli bo‘lgan1.  

Borliqning antropomorf modeli 

 

 
1 Маслова В. А. Лингвокультурология: Учеб. пособие для студ. высш. учеб, заведений. –

М.: Издательский центр «Академия», 2001. –С. 81.  



 

 

~ 214 ~ 

Klassik madaniyat va falsafada ayol erkakka nisbatan qarama-

qarshi qo‘yilgan: ayol – genofondni saqlash, hayotni qayta yaratish, 

naslni davom ettirishdek tabiatdagi eng qimmatli xususiyatga ega. U 

an’anaviy qadriyatlarni qayta yaratib, hamjamiyat hayotini saqlash 

vazifasini bajaradi. Shunga qaramay, ayol jamiyatda irratsionallik 

(Aristotel), axloqsizlik (Shopengauer), hissiyotlilik (Kant), bir qator 

qusurlar (Freyd) va h.k.ni assotsiatsiyalab kelgan.  

Qadimgi Xitoy falsafasida butun olam ikki qarama-qarshi: “in” 

bilan “yan” qutblariga ajratilgan. Ya’ni, butun borliq jonli va jonsiz, 

yorug‘lik va qorong‘ulik, yer va osmon, erkak va ayol kabi qarama-

qarshiliklardan iborat. 
  

 
 

Umuman, mifologiyada “maskulinizm (jasorat) va feminizm 

(nazokat) asosiy binar dixotomiya sifatida qayd qilingan va butun 

olam ana shu asosga ko‘ra talqin etilgan. Buni slavyanlarning Yer-

ona va Osmon-ota haqidagi tasavvurlari, qadimgi yunonliklarning 

androginlar haqidagi mifi ham tasdiqlaydi”.  

XIX asrning oxirlariga kelib maskulinizm va feminizm 

fenomeniga ijtimoiy tartiblar hodisasi sifatida yondashila boshlandi. 

Jamiyatning ijtimoiy differensiatsiyasi jamiyatdagi funksiyalarning 

jinslarning xususiyatiga qarab ajratish natijasi sifatida izohlanildi. 

XX asrning boshlarida feminizm ikki qarama-qarshi qutblar: oqila, 

odobli ayol va fohisha rolida tasavvur qilingan bo‘lsa, XXI asrning 

boshlariga kelib rollarning o‘zgarganligini (uy bekasi roli va mansab 



 

 

~ 215 ~ 

pog‘onalarida ko‘tarilishga harakat qilayotgan ayol rolini) ko‘rish 

mumkin1.  

 

19. 2. Turkiy xalqlar madaniyatida “erkak” va “ayol” 

tushunchalari 

Turkiy xalqlar tarixiga oid arxeologik topilmalarda erkak 

“xudo”lar tasviriga nisbatan, ayol “xudo”lar tasviri ko‘proq 

uchraydi. Bu topilmalar qadimda turkiy xalqlarda matriarxal 

yashash tarzining uzoq davom etganidan darak beradi. Ularda 

tasvirlangan ayol xudolar nafaqat odamlarning, balki tabiatning Ona 

xudosi sifatida talqin etiladi2.  

Turkiy xalqlar haqidagi dastlabki ma’lumotlar eramizdan 

oldingi 4000-4500-yillarga oiddir. Ushbu ma’lumotlarning hech 

birida jinslar orasidagi tafovut uchramaydi. Chunki turkiy xalqlar 

madaniyatida erkak va ayol qarama-qarshiligi mavjud bo‘lmagan. 

Ma’lumki, turkiy qabilalarning dastlabki shamanlari ayol bo‘lgan va 

ular qabilalarning eng kuchli ruhiy rahnamosi hisoblangan.  

“Tangri” so‘zida ham jins tushunchasi mavjud bo‘lmagan. 

Turkiy oilalarda qondoshlik, asosan, onaga qarab belgilangan, chunki 

ona nafaqat oilada, balki jamiyatda, dinda ham hukmron bo‘lgan. 

Qadimgi turkiy tilda ona tomondan qarindoshlikni ifodalovchi 

tog‘a, xola so‘zlari keng qo‘llanilgan bo‘lsa, ota tomondan 

qarindoshlikni ifodalovchi so‘zlar turkiy tillarning keyingi davrlarida 

iste’molga kirgan. Shuningdek, davlat boshqaruvida Hoqonning 

qaroriga Qatun (malika) qo‘shilmagunicha, bu qaror kuchga 

kirmagan.  

O‘rta Osiyodagi davlatlarning (skiflar, xunlar, ko‘k turklar, 

uyg‘urlar) barchasida ayol juda katta haq-huquqlarga ega bo‘lgan. 

Masalan, skiflar davlatida har bir ayolning erkaklardek jangchi va 

askar qilib tayyorlash an’anasi mavjud bo‘lgan. Skifli ko‘chmanchi 

ayollar erkaklar bilan birga jangga kirgan.  

Xunlar davrida ham erkak va ayol ajratilmagan, aksincha, ayol 

erkakni to‘ldirgan, uning tengi hisoblangan. Biron bir ish ayolning 

ishtirokisiz bitmagan. Hatto hoqonning farmoyishi faqat “Hoqon 
 

1 Маслова В. А. Лингвокультурология: Учеб. пособие для студ. высш. учеб, заведений. –

М.: Издательский центр «Академия», 2001. –С. 82.  
2 Эшонқулов Ж. Фольклор: образ ва талқин. –Қарши: Насаф, 1999. –Б. 93. 



 

 

~ 216 ~ 

amr qiladilarki...” deb boshlangan bo‘lsa, u kuchga kirmagan. 

Xorijlik elchilarning qabul qilish marosimida hoqon bilan birga 

uning rafiqasi albatta ishtirok etgan. Ayrim hollarda malikaning o‘zi 

ham elchilarni qabul qilavergan. Masalan, xunlar va xitoyliklarning 

tinchlik haqidagi birinchi shartnomasi Tanriqut xonning qatuni 

tomonidan imzolangan.  

Ko‘k turklar va uyg‘urlar saltanatida hoqonning rafiqasi qatun 

davlat ishlarining boshida bo‘lgan. Farmoyishlarning barchasi 

hoqon va uning rafiqasi tomonidan imzolangan. O‘rxun yozuvlarida 

ham davlat ishlarini boshqargan qatunlar haqidagi qaydlarni 

uchratish mumkin.  

Qadimgi turkiy an’analarda er xotinni qo‘yib yuborishi, ya’ni 

taloq qilishi mumkin bo‘lganidek, xotin ham erini qo‘yib yuborishi 

mumkin edi. Shuningdek, turklarning urf-odatiga ko‘ra, jangda 

ayollarning dushman qo‘liga asir bo‘lib tushishi juda katta 

sharmandalik hisoblanardi.  

O‘g‘il uyga kirganda, avval onasiga, keyin otasiga ta’zim 

qilgan. Tabariyning yozishicha, ayollarning mavqeyi shunchalik 

bo‘lganki, turkiylar hamma narsaga xotini orqali erishgan. O‘zini 

ona urug‘idan hisoblaganlar katta hurmatga sazovor edi. Qonun 

ayollarni qattiq himoya qilgan. Agar biror erkak ayolning nomusiga 

tegsa, erkak o‘limga mahkum etilgan. Yoki o‘sha erkak nomusi 

poymol qilingan qizga uylanishi shart edi1.  

Yuqorida qayd etilganlar bilan birga, turkiy xalqlarning 

miflarida ayol obrazi nihoyatda yuksak mavqega ega bo‘lgan. 

“Yaratilish” dostonida ayol borliqning yaratilishiga sabab bo‘lgan 

ilhom parisi sifatida tasvirlanadi. Uning ismi “Oqona” bo‘lib, u 

yorug‘lik va ezgulik timsoli Ulgen (tangri)ga olamni va insonlarni 

yaratish fikrini va ilhomini beradi.  

Turkiy xalqlarning dostonlarida ayol unga erishib bo‘lmaydigan 

ilohiy mavjudot sifatida tasvirlangan. O‘g‘uz hoqonning birinchi 

xotini qoronlikni yorib ko‘kdan tushgan nurdan, ikkinchi xotini esa 

muqaddas daraxtdan tug‘ilgan ilohalar bo‘lgan.  

 Turkiy bitiklarda qator ilohalarning nomlariga duch kelinadi. 

Jumladan, Tunyuquq bitigida Umay ona nomini uchratamiz. 

 
1 Раҳмон Н. Турк ҳоқонлиги. –Тошкент: Халқ мероси, 1993. –Б. 50. 



 

 

~ 217 ~ 

Turgash hoqoniga qarshi kurashda g‘olib kelgan Tunyuquq shunday 

yozadi: “Tangri, Umay, muqaddas Yer-Suv dushmanni bosib borgan 

ko‘rinadi”1 . “Qadimgi turkiy til” darsligida u “Umay – qadimgi 

turklarning onalik sifatiga ega bo‘lgan xudosi”, –deya izohlanadi.  

“Devonu lug‘otit turk”da Umayni izohlovchi shunday maqol 

qayd etilgan: “Umayga topinsa o‘g‘il bo‘lar, ya’ni kimki bunga 

xizmat qilsa, u o‘g‘il ko‘radi. Xotinlar yaxshilik kutadilar” 2 . 

Aksariyat manbalarda Umay bolalar va hayvonlarni homiysi 

bo‘lgan iloha sifatida qayd etiladi. 

Bulardan tashqari, Oyisit – go‘zallik ilohasi bo‘lib, u bolalarga 

ruh beradi. Qubay Qatun – tug‘ish, Osena – yo‘l boshlovchi, O‘tugen 

– davlatni himoya qiladigan va hokimiyatni qo‘riqlovchi ilohadir. 

 
O‘zbek xalq og‘zaki ijodining durdonalaridan bo‘lgan 

“Oysuluv” dostoni va “To‘maris” afsonalaridan ma’lumki, ayollar 

qabila va urug‘ga hukmdor edilar, ular barcha ijtimoiy-siyosiy, 

xo‘jalik, oilaviy masalalarni hal qilardi. Patriarxal yashash tarziga 

o‘tilgach, ayollar erkaklarning asiri va bandisiga aylandi. Endi 

ularga faqat ro‘zg‘or ishlari va bola tarbiyasi topshirildi”. 

“...erlarning ayollar ustidan hukmronligi jamiyatni yangi bosqichga 

ko‘tardi, biroq ayollarning oilaga bosh bo‘lgan davrlardagi 

huquqlari cheklandi. Bu o‘tish jarayoni bir kun yoki bir yilda ro‘y 
 

1 Қадимги ҳикматлар. –Тошкент: Ғ.Ғулом номидаги адабиёт ва санъат нашриёти, 1987. –Б. 

21.  
2 Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Уч томлик. I том. –Тошкент: ЎзФА нашриёти, 

1960. -Б. 144.  



 

 

~ 218 ~ 

bermay, uzoq vaqt davom etgani kabi ayollar ham ko‘p yillar 

yangicha hayot tarziga ko‘nika olmay yurdilar.  

Patriarxal ukladdagi tenglik, mehr-muhabbat matriarxal uklad 

darajasida emas edi. Chunki ona uchun tabiiy ravishda hamma 

farzand ham birdek, sevimli bo‘lsa, ota farzandiga boshqacha 

munosabatda bo‘lar, u yo katta, yo kichik o‘g‘lini boshqalaridan 

afzalroq ko‘radi. Natijada avvalgi tuzumdagi tenglik buziladi.  

“Rustamxon” dostonida “asosiy ziddiyat – Ota va Ona huquqi 

matriarxal va patriarxal tuzum o‘rtasidagi kurashdan iborat. 

Rustamning tug‘ilishi patriarxal tuzumning emas, matriarxal tuzum 

g‘alabasidan darak beradi. Chunki Rustam erkak bo‘lsa-da, u 

matriarxal tuzumni o‘zida tamsil etuvchi Ona kulti – Umay nomi 

bilan chambarchas bog‘liq1.  

Shuni alohida ta’kidlash lozimki, turkiy xalqlarning 

dostonlaridagi qahramonlar chavandoz, qilichboz, jangchi va yaxshi 

kurashga tushadigan qizlarga uylanishni xohlashgan.  

  

19. 3. Sharq xalqlari madaniyatida ayollarning mavqeyi 

Ma’lumki, o‘rta asrlarning boshlarida yapon ayoli jamiyatda 

muhim rol o‘ynagan. Ayollar va erkaklar orasida farqlar o‘rta 

asrlarning oxirlarida, xususan, samuraylar tabaqasining maydonga 

kelishi bilan shakllana boshlagan. Bu davrda ayollarning mavqeyi 

yomon tomonga keskin o‘zgargan2.  

1947-yildagi Yaponiya Konstitutsiyasiga muvofiq, ayollar 

erkaklar bilan rasmiy jihatdan teng huquqli bo‘lishiga qaramay, 

ijtimoiy tengsizlik hali ham davom etib kelmoqda. I.A. Latishevning 

qayd qilishicha, “Yaponiyada ayollar davlat tashkilotlari, xususiy 

firmalar va ishlab chiqarish korxonalarida jamiyat iyerarxiyasining 

eng quyi pog‘onasida qolib ketmoqda... Bugun jinslarning huquqiy 

jihatdan tengligiga qaramay, mamlakatda siyosiy, ijtimoiy 

sohalarda, shuningdek, maosh jihatdan ayollar diskriminatsiyasi 

(kamsitilishi) saqlanib qolingan”3.  

Mazkur fikrni Yaponiyada o‘tkazilgan ijtimoiy so‘rovnomalar 

ham tasdiqlaydi. Jumladan, 1984-yili so‘rovnoma ishtirokchilarining 
 

1 Эшонқулов Ж. Фольклор: образ ва талқин. –Қарши: Насаф, 1999. –Б. 90.  
2 Kindaichi H. The Japanese Language. –Tokyo, 1978. –P. 75. 
3 Латышев И. А. Семейная жизнь японцев. –М.: Наука, 1985. -С. 45.  



 

 

~ 219 ~ 

73,9% mamlakatda ayollar bilan erkaklar o‘rtasida tenglikning 

yo‘qligini e’tirof etgan (teleko‘rsatuv NTV, 23-sentabr 1984). 

Hukumat tomonidan olib borilgan tadqiqotlar ma’lumotiga ko‘ra, 

yapon ayollarining 71,1% jinslar o‘rtasidagi rollarni taqsimlanishi: 

“erkaklarning o‘rni - ishda, ayollarning o‘rni - uyda” g‘oyasini 

qo‘llab-quvvatlagan (bunga o‘xshash so‘rovnomada mazkur g‘oyani 

amerikalik ayollarning 35% va shved ayollarning 14% qo‘llab-

quvvatlagan). Ayni ma’lumotlarga ko‘ra, yapon ayollarining 72% 

to‘ydan keyin o‘z qiziqishlarini turmush o‘rtog‘i va bolalariga 

bo‘ysundirish lozim, deb hisoblashgan (amerikalik ayollarning 

17,6% va shved ayollarning 6,1% shunday javob bergan). 

Yaponiyadagi har ikkala jins vakillarining faqat 36% gina erkaklar 

va ayollar o‘rtasidagi qobiliyatda farq yo‘q, deb javob berishgan 

(XB. 1983. № 1. B. 97).  

Jinslar orasidagi tengsizlik til o‘rganish va o‘qitishda ham 

kuzatiladi. Maktablarda yapon tilining erkak varianti o‘rganiladi, u 

chet elliklar uchun yozilgan darsliklarda rasmiy me’yor sifatida aks 

etadi. Hatto, izohli va tasvirli lug‘atlarda ham dunyoni “erkak” 

nuqtayi nazaridan ko‘rish talqin qilinadi1.  

Qadimgi Xitoyda ayollar har dom kamsitib kelingan. Ko‘pincha 

qizaloqlarga ism qo‘yilmasdan ular “bir, ikki, uch”, deb chaqirilgan. 

Xitoy ayollari butun umr erkaklarning ta’siri va obro‘yi ostida 

yashashga majbur bo‘lishgan.  

Qadimgi hind an’analarida uylanishning asosiy maqsadi – otaga 

voris bo‘la oladigan, otaning gunohlarini kechirilishi uchun oilaviy 

dinni davomchisi bo‘la oladigan o‘g‘il farzand ko‘rishdan iborat 

bo‘lgan. O‘g‘il farzand oila uchun baxt-saodat, qiz farzand esa 

falokat hisoblangan. Agar erkak bepusht bo‘lsa, “xotinini boshqasi 

bilan bo‘lishiga” ruxsat bergan. Beva xotinlar turmushga 

chiqolmasdi, marhum erning u dunyoda ham uning muhabbatiga 

ehtiyoji bo‘lishini o‘ylab yoqib o‘ldirilardi. Erining jasadi ustida 

yoqilgan xotin vafoli va sadoqatli ayol timsoli hisoblangan.  

Eronda qon buzilmasligi uchun yaqin qarindoshlar bilan 

turmush qurish maqsadga muvofiq ko‘rilgan. Shu sababli, o‘z onasi 

 
1 Dadaboyev H., Usmanova Sh. Xorijiy sotsiolingvistika. –Toshkent: Universitet, 2014. –B. 99-

100.  



 

 

~ 220 ~ 

va opa-singillariga uylangan erkaklar ham bo‘lgan (bunday 

hodisalar, ayniqsa, mazoxizm tarqalgan davrda ko‘paygan edi).  

Johiliya arablari uchun qiz farzandli bo‘lish obro‘sizlik 

hisoblangan. Shuning uchun ular qiz bolalarni tiriklayin ko‘mib 

yuborganlar.  

Umuman, Sharq xalqlari madaniyatida ayollar mavqeining 

qiyosiy tadqiqi qadimgi qavmlarning hech biri turkiy qavmlardek 

ayol zotiga alohida e’tibor va hurmatda bo‘lmaganini ko‘rsatadi. 

Qadimgi turkiy xalqlar madaniyatida ayolning o‘rni nihoyatda 

yuksak bo‘lgan. Turkiy davlatlarning barchasida ayol juda katta 

haq-huquqlarga ega bo‘lib, u erkakni to‘ldirgan, uning tengi 

hisoblangan.  

Nazorat uchun savollar 

1. “Erkak – ayol” ziddiyati deganda nimani tushunasiz? 

2. Borliqning antropomorf modelida majusiylar ayolni qanday 

tasavvur qilishgan?  

3. Klassik madaniyat va falsafada ayol erkakka nisbatan qaysi 

jihatlariga ko‘ra qarama-qarshi qo‘yilgan? 

4. Qadimgi Xitoy falsafasida olam qanday qarama-

qarshiliklarga ajratilgan? 

5. Turkiy xalqlar haqidagi dastlabki ma’lumotlarda nima uchun 

jinslar orasidagi tafovut uchramaydi?  

6. Qadimgi turkiy oilalarda qondoshlik kimga qarab 

belgilangan? 

7. Qadimgi turkiy davlatlarda ayol qanday haq-huquqlarga ega 

bo‘lgan? 

8. Turkiy xalqlarning miflarida ayol obrazi qanday mavqega ega 

bo‘lgan?  

9. Turkiy bitiklarda qaysi ilohalarning nomlariga duch kelinadi?  

10. “Rustamxon” dostonida “asosiy ziddiyat nimadan iborat?  

  

Mustaqil ish topshiriqlari 

1. “Erkak va ayol ziddiyati” mavzusida taqdimot tayyorlash. 

2. “Turli madaniyatlarda ayollar mavqeyi” mavzusida referat 

yozish.  

 



 

 

~ 221 ~ 

Adabiyotlar 

1. Dadaboyev H., Usmanova Sh. Xorijiy sotsiolingvistika. –

Toshkent: Universitet, 2014. -136 b.  

2. Kindaichi H. The Japanese Language. –Tokyo, 1978. -256 p. 

3. Pennebaker J. W., Mehl M.R., & Niederhoffer K.G. 

Psychological aspects of natural language use // Our words, our 

selves. Annual Review of Psychology. –№. 54. 2003. –P. 547–577.  

4. Usmanova Sh. Tarjimaning lingvomadaniy aspektlari. 

Darslik. –Toshkent: TDShI, 2017. -256 b.  

5. Бубер М. Проблема человека. Перевод с немецкого. –

Киев: “Ника-Центр”, “ Вист-С”, 1998. -132 с.  

6. Латышев И. А. Семейная жизнь японцев. –М.: 

Наука, 1985. -287 с. 

7. Маслова В. А. Лингвокультурология. Учебное пособие 

для студентов высших учебных заведений. –М.: Изд. Центр 

«Академия», 2001. -208 c. 

8. Маҳмуд Кошғарий. Девону луғотит турк. Уч томлик. I 

том. –Тошкент: ЎзФА нашриёти, 1960. -499 б.  

9. Сорокин Ю.А. Речевые маркеры этнических и 

институциональных портретов и автопортретов // Вопросы 

языкознания. 1995. -№ 6. 

10. Усманова Ш. Жамият ва маданиятда эркак-аёл зиддияти 

// Илм сарчашмалари. –Урганч, 2017. -№ 8. – Б. 71-74. 

11. Усманова Ш. Қадимги Шарқ халқлари маданиятида 

аёлнинг ўрни // Аёл ва замон // Илмий-амалий конференция 

материаллари. –Тошкент: ТошДШИ, 2017. –Б. 137-140.  

12. Эшонқулов Ж. Фольклор: образ ва талқин. –Қарши: 

Насаф, 1999. -172 б.  

13. Қадимги ҳикматлар. –Тошкент: Ғ.Ғулом номидаги 

адабиёт ва санъат нашриёти, 1987. - 432 б.  

14. http://eksion.net/turk-mitolojisi-ve-tanricalar 

15. http://aykiriakademi.com/haber/haber-goster/227-turkiye-

de-kadin-acemisi-oldugumuz-bir-kelime 

16. http://www.bilinmeyenturktarihi.com 

  

 



 

 

~ 222 ~ 

20-MA’RUZA 

GENDER KATEGORIYASI 

 

Reja:  

1. “Gender” tushunchasi  

2. Gender nazariyasi  

3. Erkaklar va ayollar nutqidagi gender tafovutlar  

 

Tayanch so‘z va iboralar: gender, gender xususiyatlar, gender 

qarama-qarshiligi, gender tafovuti, jins, erkak, ayol, ziddiyat, 

maskulinizm, feminizm, genderolingvistika, erkaklar nutqi, ayollar 

nutqi, submadaniyat, madaniy tushuncha, nutqiy muloqot, nutqiy 

xulq-atvor, nutqiy odat, til variantlari, nutq uslublari, suhbatdagi 

rollar, nutqiy muomala modellari.  

 

20. 1. “Gender” tushunchasi 

Inson o‘z hayotini gender xususiyat bilan boshlaydi. Binobarin, 

chaqaloq dunyoga kelganda, u qiz bo‘lsa pushti rangli, o‘g‘il bo‘lsa 

ko‘k rangli kiyimlar va yo‘rgaklar bilan qarshi olinadi. 

Tug‘ruqxonaga chaqaloqni ko‘rgani kelganlar gender xususiyatni 

aniqlash uchun uning o‘g‘il yoki qiz ekanligini so‘rashadi. Biroq 

gender biologik jins yoki jinsiy xususiyat emas. Mazkur farq 

bizning biologik jins haqidagi qarashlarimizning gender xususiyatga 

qay darajada ta’sir ko‘rsatishini tushunishda juda muhim sanaladi1.  

Gender – sotsio-lingvo-madaniy kategoriya bo‘lib, jinslar rolini 

an’anaviy o‘rganishni nazarda tutmaydi. Gender – ijtimoiy va 

psixologik jarayonlarning yirik majmuyi, shuningdek, jamiyatda 

vujudga keladigan va milliy lisoniy shaxsning axloqiga ta’sir 

ko‘rsatadigan madaniy ko‘rsatmalar, qoidalardir.  

Gender xususiyat deganda, maskulinizm va feminizm madaniy 

tushunchalari hamda ayollik yoki erkaklikning o‘ziga xos 

xususiyatlari tushuniladi.  

Sharqiy slavyan tillarida, xususan, nemis, fransuz va boshqa 

tillarda ingliz tilidan farqli o‘laroq, “sex” (biologik jins) va “gender” 

 
1 Judith Martin, Thomas Nakayama. Intercultural communication in contexts. — 5th ed. –New 

York: McGraw-Hill, 2010. –P. 180-181.  



 

 

~ 223 ~ 

(jinsning sotsio-madaniy kategoriya sifatida tushunilishi) 

tushunchalari farqlanilmaydi. Biroq jinsga faqat biologik hodisa 

sifatida yondashish mazkur kategorial tushunchani toraytirib, 

yuzakilashtirib qo‘yadi, chunki maskulinizm (jasorat) va feminizm 

(nazokat) bir tomondan psixikaning filogenetik bog‘langan 

xususiyati bo‘lsa, ikkinchi tomondan ontogenezda to‘planadigan 

sotsio-madaniy hosiladir. Zamonaviy sotsiologlar va faylasuflar 

“jins” va “gender” tushunchalarini qarama-qarshi qo‘yishadi. 

Jamiyatda ayol yoki erkaklik o‘rniga ega bo‘lish sezilarli 

darajada madaniy tushunchalarga bog‘liq bo‘ladi. Masalan, ayrim 

faoliyatlar ko‘proq erkaklarga yoki ko‘proq ayollarga xosligi bilan 

xarakterlanadi. Shunday qilib, insonlarning ov qilishi yoki bichish-

tikish bilan shug‘ullanishi, jang qilishi yoki she’r o‘qishi 

boshqalarning ular haqida bildirgan fikrlaridan o‘zgarishi mumkin. 

Kishilarning teleko‘rsatuvlar, teleseriallar, futbol o‘yinlari va h.k. 

tomosha qilishi ularning boshqalar bilan genderlashgan 

kontekstlarda muloqotga kirishuviga ta’sir ko‘rsatadi1. 

 

20. 2. Gender nazariyasi  

Gender ko‘p qirrali tarmoq bo‘lgani uchun u nafaqat faylasuf va 

sotsiologlarning, balki tilshunoslarning ham e’tiborini tortgan. 

Tilshunoslikda gender elementlariga e’tibor doim ham mavjud 

bo‘lgan. Erkak va ayol nutqining muayyan farqlarga ega ekanligi 

yaqqol ko‘rinib turishi dunyoning barcha tillari uchun xosdir. Ayrim 

tillarda bu omil ochiq namoyon bo‘lsa, boshqa tillarda uning 

lingvistik asoslarini ko‘rsatib berish oson emas2. 

1960-yillarning o‘rtalariga kelib tilshunoslikda gender 

masalasiga bo‘lgan qiziqish uch yo‘nalishdagi tadqiqotlarda o‘z 

aksini topdi: 

1) erkak va ayol nutqining ijtimoiy tabiati;  

2) nutqiy muloqotning o‘ziga xos xususiyatlari; 

3) tafovutlarning kognitiv aspekti3.  
 

1 Judith Martin, Thomas Nakayama. Intercultural communication in contexts. - 5th ed. –New 

York: McGraw-Hill, 2010. –P. 180-181.  
2 Пирматова М. Ундовлар ва гендер дифференциацияси // Ўзбек тили ва адабиёти. -№ 3. –

Тошкент, 2013. –Б. 87. 
3 Маслова В. А. Лингвокультурология: Учеб. пособие для студ. высш. учеб, заведений. –

М.: Издательский центр «Академия», 2001. –С. 83.  



 

 

~ 224 ~ 

 Genderolingvistika o‘z tadqiq yo‘nalishida ikki jihatga: 

muayyan tilda erkaklar va ayollar nutqining tafovutlari hamda 

muayyan til tizimida erkaklik va ayollik belgilari bilan bog‘liq 

tushunchalarni ifodalovchi til birliklari tadqiqiga e’tibor qaratadi. 

Gender masalasi tilshunoslikning sotsiolingvistika yo‘nalishida 

keng miqyosda o‘rganila boshlandi. Sotsiolingvistika doirasida 

amalga oshirilgan tadqiqotlarda erkak va ayollarning nutqidagi 

aksent, urg‘u, ohang, xos so‘zlar va so‘zlashuv shakllari o‘rganildi. 

Jumladan, U. Labov, o‘zining “Nyu-Yorkda ingliz tilining ijtimoiy 

stratifikatsiyasi” (1966) nomli asarida erkaklar va ayollar nutqidagi 

tafovutlarni ko‘rsatib berishga urindi. L. Milroy Belfastda amalga 

oshirgan tadqiqotida (1980) ishchilar sinfini uch guruhga ajratadi. L. 

Milroy mazkur guruhlardagi ayollar nutqining erkaklarnikidan qaysi 

jihatlari bilan farq qilishiga e’tibor qaratadi va ayollar nutqida 

erkaklarnikiga qaraganda mahalliy shevalarning kam qo‘llanilganini 

ta’kidlaydi.  

Feminizm bilan bir paytda vujudga kelgan “zo‘ravonlik” 

nazariyasida asosiy e’tibor tildan foydalanishda erkak va ayollar 

o‘rtasidagi tafovutlarga qaratildi va mazkur tafovutlar jamiyatdagi 

hukmronlik munosabatlari bilan bog‘landi. Jamiyatdagi hukmronlik 

munosabatlariga ko‘ra, erkaklarning tili me’yor sifatida qabul 

qilinishi, ayollarning esa bu tilda gapirishga majburlanishi turli 

bahslarni keltirib chiqardi.  

Amerikalik tadqiqotchi R.Lakoffning 1972-yilda chop etgan 

“Language and the Women’s Place” (“Til va ayolning maqomi”) 

nomli maqolasi (keyinroq 1975-yilda shu nom bilan nashr qilingan 

asari) qayd etilgan bahs-munozaralarga chek qo‘ydi. R. Lakoff 

ushbu asarida ayollarning erkaklar qo‘llaydigan tildan butunlay farq 

qiladigan “ayol tili”ni qo‘llashlariga alohida urg‘u berdi. R. 

Lakoffga ko‘ra, mazkur “ayol tili” o‘ziga xos qator xususiyatlarga 

ega bo‘lib, u erkaklar tilidan quyidagi jihatlariga ko‘ra farq qiladi: 

1) erkaklar ishlatmaydigan so‘zlarni (mauve “qizg‘ish 

binafsharang”) ishlatadilar; 

2) “quruq” baholovchi sifatlardan (sweet, divine, cute) ko‘proq 

oydalanadilar; 



 

 

~ 225 ~ 

3) erkaklar ishlatadigan tasdiq shakli o‘rnida so‘roq shakllarini 

(shuningdek, tag questions) qo‘llaydilar; 

4) nazokat shakllarini ko‘p ishlatishadi; 

5) ko‘pincha qat’iyatsizlikni ifodalovchi shakllardan (well, you 

know, I guess, I wonder, I think) foydalanadilar; 

6) Undalmalarni (so nice, very nice) ko‘p ishlatishadi; 

7) o‘ta to‘g‘ri grammatikadan foydalanadilar1.  

R. Lakoffning tadqiqoti ayrim doiralarda qo‘llab-quvvatlangani 

holda, ba’zi doiralarda ayovsiz tanqid ostiga olindi va bu tanqidlar 

hali ham davom etmoqda. Jumladan, 1974-yilda W. O’Barr va B. 

Atkinslar Shimoliy Karolinadagi Oliy mahkamada 150 soat davom 

etgan sud jarayonida erkaklar va ayollarning nutqini kuzatib, R. 

Lakoff “ayol tili” o‘rniga “zaiflik tili”dan gapirishi lozim, degan 

xulosaga kelishdi. 

Tadqiqotchi C. West Janubiy AQSHdagi oilaviy poliklinikadagi 

21 ta qayd varaqasini o‘rganib chiqdi. C. Westning mazkur 

tadqiqotida erkak shifokorlar bemorlar bilan suhbat chog‘ida 

ularning gaplarini ko‘p marotaba bo‘lganini, bemorlarning esa 

shifokorning gapini juda kam holatlarda bo‘lganini, aksincha, 

shifokor ayol bo‘lgan holatlarda bemorlar uning gapini ko‘p 

marotaba bo‘lganini qayd qildi.  

Ayrim tadqiqotlarda erkaklar va ayollar nutqidagi tafovutlar 

submadaniyat farqlariga bog‘lanini ko‘rish mumkin. Xususan, D. 

Tannen: “ayollar munosabat va yaqinlik tilida, erkaklar mavqe va 

erkinlik tilida gaplashishsa, u holda erkaklar bilan ayollar 

o‘rtasidagi muloqot, so‘zlashuv uslublari kesishmasidagi 

madaniyatlararo muloqotni yuzaga chiqaradi” 2 , deb yozgandi. 

“Erkak va ayollar o‘rtasidagi lisoniy tafovutni qancha anglasak, “siz 

meni tushunmaysiz” degan shikoyatlarni shuncha kam eshitamiz”. 

Xullas, D. Tannen erkak va ayollarning bir-biridan farq qiluvchi 

so‘zlashuv uslublari tavofutli submadaniyatlardan o‘sib 

chiqqanligini da’vo qiladi. 

 
1 Lakoff Robin. Language and The Women’s Place. –New York: Oxford University Press, 2004. 

-328 p.  
2 Tannen Deborah. You Just Don't Understand: Women and Men in Conversation. –New York: 

William Morrow Paperbacks, 2007. –P. 29.  



 

 

~ 226 ~ 

Umumiyatda “erkak va ayollar kommunikativ xulq-atvorini 

o‘rganishda asosiy omil bo‘lib xizmat qiladigan tayyor qolip va 

andozalar mavjud emas”1. Faqat yapon tilidagina bunday qoliplarni 

kuzatish mumkin. Masalan, yapon tilida erkak va ayollarning nutqiy 

muomalasi bir-biridan keskin farq qiladi. Erkakning “ayolcha” 

gapirishi yoki aksincha, ayolning “erkakcha” gapirishi jiddiy kulgili 

holatlarni keltirib chiqaradi. Yapon tilidagi erkak va ayol 

variantlarining farqi til tizimining barcha sathlarida namoyon 

bo‘ladi 2. 

Los-Anjeleslik bir biznesmen yapon tilini mukammal 

o‘rganishga ahd qilibdi. Buning uchun yapon millatiga mansub 

o‘qituvchi yollabdi va tilni mukammal o‘rganibdi. So‘z boyligi juda 

zo‘r, grammatikasi benuqson, aksenti esa bilinmas darajaga yetibdi. 

Ammo u Yaponiyaga borib, mahalliy biznesmenlar bilan yaponcha 

gaplashishni boshlaganda uning tili g‘alatiligi bilan hammani 

hayron qoldiribdi. Nega? Buning sababi shuki, biznesmen yapon 

tilini ayol o‘qituvchidan o‘rgangandi. Ko‘p xalqlarda bilinmasligi 

mumkin, ammo Yaponiyada nutq intonatsiyasi ayollar va erkaklarda 

bir-biridan juda katta farq qiladi. Erkaklarning nutqi ayollarnikiga 

nisbatan ochiq (dangal) va agressiv (hatto ayollar o‘zaro 

gaplashganda yapon erkaklari ularni yaxshi tushinishmaydi degan 

gaplar ham yuradi). Shuning uchun Amerikadan kelgan janobning 

yapon ayollari manerasida gapirishi g‘alati va kulguli holatni 

keltirib chiqargan. 

Gendershunoslik sohasida amalga oshirilgan keyingi yillardagi 

tadqiqotlarda3 ham R. Lakoffning ta’limoti davom ettirilib, ularda 

muloqot uslubidagi o‘ziga xos gender xususiyatlar o‘rganildi.  

 

 
 

1 Абдуваҳобова М. Аёллар вербал нутқининг лексик преференциялари (инглиз, итальян ва 

ўзбек фольклор матнлари асосида) // Ўзбек тили ва адабиёти. -№ 4. – Тошкент, 2013. –Б. 

98. 
2  Usmanova Sh., Bekmuhammedova N., Iskandarova G. Sotsiolingvistika. –Toshkent: 

Universitet, 2014. –B. 23. 
3 Wood J. T. Gendered lives: Communication, gender and culture (11 th ed). –Boston: Cengage 

Learning, 2014; Canary D. J. & Hause K. S. Is there any reason to research sex difference in 

communication?// Communication Quarterly. Vol. 41. 1993. –P. 129–144; Pennebaker J. W., 

Mehl M.R., & Niederhoffer K.G. Psychological aspects of natural language use // Our words, 

our selves. Annual Review of Psychology. –N. 54. 2003. –P. 547–577.  



 

 

~ 227 ~ 

20. 3. Erkaklar va ayollar nutqidagi gender tafovutlar 

Gender qarama-qarshiligi dunyo tillarida turlicha namoyon 

bo‘ladi. Masalan, ularni tizimlashtirishga urinish J. Sherser ilmiy 

ishidan boshlangan1:  

1. Tildagi erkak-ayol belgisi bo‘yicha farqlanishining 

majburiyligi. Bunda bir tilning ikki xil varianti – erkak va ayol 

tilidagi majburiy farqlanish haqida so‘z boradi. Mazkur farq 

ko‘pincha fonetik yoki morfologik darajada seziladi. Eng ko‘p 

tarqalgan misollardan biri – markaziy Amerikadagi Karib 

orolliklarining tili. Yevropaliklar Kichik Antil orollariga borib 

qolishganida, ular erkak va ayollarning “boshqa-boshqa tillarda” 

so‘zlashayotganini sezib qolishadi: leksikaning bir qismi, 

shuningdek, grammatik ko‘rsatkichlari farq qilardi. Erkaklarga 

murojaat chog‘ida har doim “erkakcha” variantdan, ayollarga 

murojaatda esa faqat “ayol” variantdan foydalanilgan.  

XVII asr manbalarida ta’kidlanishicha, o‘rnatilgan me’yorlaning 

buzilishi jiddiy jinoyat hisoblangan. Mahalliy aholi XVII asrdayoq 

tilning ikki xil varianti mavjudligini quyidagicha izohlagan: 

Karibliklar ilk bor Kichik Antil orollarini bosib olganlarida (ular tub 

aholi bo‘lmagan) u yerda Aravak hindulari yashagan. Karibliklar 

barcha erkaklarni qirib tashlab, faqat ayollarni qoldirishadi. Ayollar 

va ularning bolalari o‘z ona tillarida so‘zlashishni davom ettiradilar. 

Karib erkaklari bir oz muddatdan so‘ng bu tilni o‘zlashtirib oladilar 

va uni qabul qiladilar, lekin bu tilga “erkaklik belgisini” farqlanishi 

uchun ba’zi bir karib elementlarini kirgizadilar. Natijada ikki xil 

turli guruhga mansub tillar qisman aralashib ketadi (faqat erkaklar 

nutqida).  

Bunday hodisalarni tushintirish uchun tabu farazi olg‘a suriladi. 

Erkaklar urishga kirganlarida, ehtimol, ularga ma’lum bir 

“erkakcha” so‘zlar majmuyidan foydalanish buyirilgan. Bunda 

ayollar va bolalarning ba’zi bir so‘zlarini aytish taqiqlangan, negaki 

ular “dushmanlarini ogohlantirish”, “ruhlarni jalp etish” yoki 

“o‘ljani cho‘chitib yuborishi” mumkin edi. Aks holda, harbiy va 

ovchilardan omad yuz o‘girardi. Tabu jinsga bog‘liq holda tilning 
 

1 Бахтин Н. Б, Головко Е. В. Социолингвистика и социология языка: Учебное пособие. –

СПб.: ИЦ «Гуманитарная Академия»; Изд-во Европейского университета в Санкт-

Петербурге, 2004. –С. 71. 



 

 

~ 228 ~ 

differensiatsialashuviga ta’sir ko‘rsatgan bo‘lishi mumkin. Tabu 

tizimi bo‘lgan Zulus tili jins belgisi bilan farqlanishiga sabab 

bo‘lganligi bunga yaqqol misoldir. Turmushga chiqqan Zulus ayoli 

erining otasi va aka-ukalarining ismini ovoz chiqarib aytmagan. 

Ba’zi hollarda u ayolga qanday bo‘lmasin tabu otlar bilan 

o‘xshashligi bo‘lgan tovushlarni aytish taqiqlangan, ya’ni ayol 

kishining erkak qarindoshlari ismidagi tovushlari bor so‘zlarni 

aytishga haqqi bo‘lmagan. Tabu tizimining bu holati tilning jinsiy 

bo‘linishiga olib kelgan bo‘lishi ehtimoli yo‘q emas. Biroq, tabu 

tizimi qanchalik maqbul bo‘lmasin, u tildagi jinsiy farqlanishning 

holatlarini tushintirib berolmaydi.  

2. Erkak va ayollar nutqining turli uslublari. Mazkur holatda 

uslub deganda lingvistik xususiyatlar majmuyi tushiniladi – fonetik, 

ritm, intonatsiya, morfologik, sintaksis, leksik xususiyatlar erkak 

yoki ayollarga xos nutqiy xulq-atvor bilan tasvirlanadi. Ayollar 

erkaklarga nisbatan tezroq yoki sekinroq, ko‘proq yoki kamroq, 

ifodali yoki soddaroq gapirishlari mumkin. Ayollar so‘zning oxirini 

“yutib yuboradilar”, erkaklar esa, aksincha, ayollar (yoki erkaklar) 

o‘ziga xos ohangda so‘zlashishi mumkin va boshqalar.  

Shuni ta’kidlash joizki, jamoa shuurida o‘rnashib qolgan 

ma’daniy me’yorlar hayotiy amaliyot bilan mos kelmasligi mumkin. 

Ko‘rib o‘tilayotgan muammoda ma’lum bir jamiyatda bu kabi 

farqlar erkak va ayollar nutqida haqiqatda mavjudmi yoki yo‘qmi bu 

muhim emas. Bu jamiyatda ayollar va erkaklar turlicha so‘zlashishi 

haqidagi e’tiqodni mavjudligi muhimroq sanaladi. Masalan, rus tili 

sohiblari ayollar erkaklarga nisbatan ko‘proq va tezroq gapirishadi 

deyishlari mumkin, biroq buni, albatta, statistika tasdiqlashi shart 

emas.  

3. Nutqiy xulq-atvorni tashkil etishning turli ko‘rinishlari. 

Tadqiqotlar shuni ko‘rsatadiki, so‘zlashuv chog‘ida erkak va ayollar 

o‘zlarini turlicha tutishadi, suhbat jarayonida tilni turlicha 

qo‘llashadi. Bunday tadqiqotlarda, odatda asosiy mavzudan 

“chetlashish” miqdori hisoblanadi, ya’ni bir mavzudan boshqa 

mavzuga o‘tish, to‘satdan boshqa suhbatdoshga murojaat etish, 

suhbatdoshning so‘zini bo‘lish va h.k. Bunga ba’zi bir lisoniy 

xususiyatlar qo‘llanilishidagi farqni ham daxl qilish mumkin. 



 

 

~ 229 ~ 

Statistik tahlil natijalariga ko‘ra, erkak va ayollar nutqida ayrim 

fonetik, morfologik, sintaktik va leksik xususiyatlarning 

qo‘llanilishi muhim ahamiyatga ega (bunda avvalgi vaziyatdan 

farqli o‘laroq, jamiyat a’zolari “barcha bir xilda so‘zlashayotganiga” 

ishonch hosil qilishi mumkin).  

Shunday qilib, ingliz ayollari savol berib suhbatni davom 

ettirishga, suhbatdoshiga dalda berishga, suhbatni qisqa javoblar 

bilan qo‘llab turishga moyil bo‘ladilar. Erkaklar, aksincha, 

suhbatdoshining gapini tez-tez bo‘ladilar, suhbatdoshlari bilan har 

doim ham kelishmaydilar, suhbatdoshlarining aytganlarini 

ma’qullamaydilar, suhbat mavzusini qattiq nazorat qiladilar, 

fikrlarini to‘g‘ridan-to‘g‘ri aytishga moyilroq bo‘ladilar. Ayollar 

suhbatda ochiq raqobatdan qochadilar (odatda ularning raqobatlari 

ochiq bo‘lmaydi), tasdiq va qo‘llab-quvvatlash ma’nosidagi bosh 

silkitishlarni kutishadi, o‘zlari ham qiziqish va e’tibor ishoralarini 

namoyon etadilar. Bu tafovutlarning ildizi o‘g‘il va qizlar 

tarbiyasidagi farqlarga, ular xulq-atvoridagi boshlang‘ich 

yo‘nalishga borib taqaladi.  

P. Tradgil ingliz tilida so‘zlashuvchi mamlakatlardagi erkak va 

ayollar nutqining “nufuzli / nufuzsiz” o‘lchovlarga ko‘ra qaysi 

variantlarni tanlashlarini ko‘rsatib beradi. Olimning fikricha, ayollar 

ko‘proq talaffuzning nufuzli variantini tanlaydilar. Bu mazkur 

madaniyatdagi ayol va erkak xulq-atvorining stereotiplari bilan 

bog‘liq bo‘ladi1.  

4. Ko‘ptillilik hamda ikkitillilik sharoitida erkak va ayollar 

tomonidan tilning tanlanishi. Erkak va ayollar ko‘ptillilik va 

ikkitillilik sharoitida o‘zlarini turlicha tutishadi. Erkaklar 

ikkitillilikka faolroq jalb qilinganlar, negaki, ular savdoda, ovda va 

boshqa mashg‘ulotlarda uydan chiqishga majbur bo‘ladilar. Buning 

natijasida ular tilni yaxshi o‘rganadilar. Binobarin, Avstriyaning 

chegaradosh hududlarida aholining bir qismi orasida ikkitillilik 

mavjud bo‘lib, ular nemis hamda venger tillarida so‘zlashadilar. U 

yerdagi erkaklar vengercha, ayollar esa nemischa so‘zlashishini 

ma’qul ko‘radilar. Umuman olganda, shunday holatlar aniqlanganki, 

 
1  Trudgill P. Sociolinguistics: An Introduction to Language and Society. –Harmondsworth: 

Penguin Books, 1995. –P. 62-83.  



 

 

~ 230 ~ 

bunda ayollar shu ikki tildan faol va ikkitillilikning murakkab 

bo‘lgan holatlaridan unumli foydalanganlar. 

5. Suhbatdagi rollar va “janrlar”ninig gender jihatdan 

taqsimlanishi. J. Sherserning ta’kidlashicha, Panama hududida 

yashaydigan Kuna hindulari orasida ommaviy chiqishlar, qabila 

miflari, ilohiy qo‘shiqlar aytish erkaklar janri; alla aytish, yig‘i 

qo‘shiqlarni ijro etish ayollar janri hisoblangan.  

6. Erkaklar va ayollar tomonidan nutqiy muomalaning turli 

modellarining tanlanishi. Bunga misol tariqasida ko‘pincha 

malagasiya jamiyati keltiriladi. Malagasiya jamiyatida ikki: bevosita 

va bilvosita nutq modeli mavjud. Bevosita nutq modeli, asosan, 

ayollar nutqiga xos bo‘lib, u savdo-sotiq munosabatlarida ishlatiladi. 

Bu xalqlarda savdo-sotiq bilan, asosan, ayollar shug‘ullanishadi. 

Shuning uchun ham bevosita nutq modeli ayollarga xosdir. Bilvosita 

nutq modeli daganda ommaviy chiqishlar tushiniladi, ya’ni bu 

model siyosat va boshqa ijtimoiy faol sohalar bilan bog‘liq bo‘ladi. 

U, asosan, erkaklarga xosdir.  

Turli tillarda erkak va ayollarga xos belgilarning ifodalanishida 

jamiyatning erkak va ayollarga turli ijtimoiy rollarni berishi 

tushiniladi. Biroq bu rollar vaqt o‘tishi bilan o‘zgarishi mumkin. 

Binobarin, tildagi o’zgarishlar ijtimoiy rollardan ortda qoladi.  

Erkak va ayollar turlicha so‘zlashadilar va bu variantlar 

vaziyatga bog‘liq emas: “ayollarga xos” yoki “erkakcha vaziyatlar” 

deyarli mavjud emas. Bir odam u yoki bu variantni o‘z xohishiga 

ko‘ra tanlashi mumkin emas. Ayol kishi erkakka qaraganda 

o‘zgacha gapiradi, tinglayotgan odam buni ovoz ohangidan farqlay 

oladi1.  

O‘zbek nutqiy odatlarining tadqiqotchisi prof. Sh. Iskandarova 

o‘zbek nutqiy odatlarining gender xususiyatlariga alohida to‘xtalib, 

ayollar o‘rtasidagi muloqot jarayonida qo‘llanilishi odat tusiga 

kirgan ayrim so‘z va iboralarni quyidagicha qayd qiladi: 

“dugonajon, ovsinjon, egachi, aylanay, o‘rgilay, giritton, qoqindiq, 

asalim, shirinim, toychog‘im va boshqalar. Bular barcha ayollar 

uchun umumiy til birliklari – ayol, buvi, ona, turmush o‘rtog‘i, 
 

1 Бахтин Н. Б, Головко Е. В. Социолингвистика и социология языка: Учебное пособие. –

СПб.: ИЦ «Гуманитарная Академия»; Изд-во Европейского университета в Санкт-

Петербурге, 2004. –С. 71-77.  



 

 

~ 231 ~ 

dugona, farzand, opa, singil, amma, xola va notanish kishi bo‘lishi 

mumkin. Bunday holatlarda ularning har birining boshqa bir ayol 

bilan muloqot odati yana o‘ziga xos tarzda shakllangan bo‘ladi”1. 

O‘zbek xotin-qizlari nutqiga xos aylanay, girgitton, o‘rgilay, 

qoqindiq kabi so‘zlar ijobiy ma’no nozikligini ifodalovchi leksik 

vositalar sanaladi. Ular ko‘proq keksa ayollar tomonidan qo‘llanadi. 

Chunonchi:  

1. Qo‘shnilar ahvol so‘rasa, ularniyam o‘ziniyam yupatadi:  

- Ha, endi keksalikda, o‘rgilay, lekin onamning oyoq og‘rig‘i 

faqat keksalikdan emas. 

2. –Kel-a, bo‘yningdan girgitton bo‘lib ketay, seni qaysi shamol 

uchirdi, akam tirilib keldimi, haligina qovog‘im uchib turgan edi, - 

dedi ammam. 

- Ha, balli azamat, necha kundan buyon ko‘zim uchib, 

yo‘lpashsha aylanib yurgan edi, haytovur yaxshilikka ko‘rindi. Sen 

kelar ekansan balli - balli, - dedi pochcham. ( G‘. G‘ulom. “Shum 

bola”). 

Xotin-qizlar nutqining individual xususiyatlarini voy 

undovining qo‘llanilishi asosida ham oydinlashtirish mumkin: 

ma’lum bo‘lishicha, voy undovi o‘ndan ortiq ma’no nozikliklarini 

ifodalaydi. Bularga: sevinish, erkalash, achinish, qo‘rqish, havas, 

sarosimalanish, koyish, alam singari holatlar kiradi. Masalan: –Voy 

o‘lay, qutluq uydan quruq ketasanmi, bolam? Bir nima olib ket. (G‘. 

G‘ulom. Jomasi pok o‘zi nopok bandalar). 

 
1 Искандаровa Ш. Ўзбек нутқ маданияти мулоқот шакллари: Филол. фанлари ном… дисс. 

автореферати. – Самарканд, 1993. –Б. 26. 



 

 

~ 232 ~ 

Umuman, turli lingvomadaniyatlarning aksariyatida erkaklar va 

ayollar nutqidagi tafovutlar quyidagicha namoyon bo‘ladi:  
 

MULOQOT ERKAKLAR AYOLLAR 

 

Muloqotga 

kirishishda 

- salomlashishning qisqa 

bo‘lishi; 

- ba’zi holatlarda 

salomlashmasdan 

to‘g‘ridan to‘g‘ri 

maqsadga o‘tish. 

- salomlashish, hol-ahvol 

so‘rashning uzun bo‘lishi; 

  

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

Muloqot 

jarayonida 

- oldindan rejalashtirilgan 

fikrlarning ifodalanishi; 

- bir xil fikrlarni takror 

qo‘llash;  

- dalil va isbotlar keltirish; - hissiyotlarni ochiq 

ifodalash;  

- buyuk insonlar, olimlar 

va faylasuflarning 

fikrlaridan foydalanish; 

- boshqalarning gaplarini 

suhbatdoshiga yetkazish; 

 

- aforizmler, latifalar ve 

maqollarni qo‘llash;  

-tanıshlarining gaplaridan 

foydalanish;  

- aniq, qisqa va lo‘nda 

gapirish, suhbat chog‘ida 

bir ma’noli so‘zlardan 

foydalanish;  

- mavhum, uzun gapirish, 

suhbat chog‘ida ko‘p 

ma’noli so‘zlardan 

foydalanish;  

 

- ko‘proq siyosat, iqtisod, 

texnika va h.k. haqida 

gaplashish;  

 

- pazandalik, tikish-bichish, 

kiyim-kechak, pardoz-

andoz mahsulotlari va 

oiladagi muammolar 

haqida gaplashish;  

- muloqot chog‘ida uy 

jihozlari, mashinalar, 

taqinchoqlar, pardoz-andoz 

mahsulotlari va h.k.ning 

maqtanish obyekti bo‘lishi;  

- erishilgan natijalarni 

odatda 50%ga mubolag‘a 

qilish;  

- erishilgan natijalarni 

odatda 200%ga mubolag‘a 

qilish;  

- muloqot chog‘ida - muloqot chog‘ida 



 

 

~ 233 ~ 

pauzalarning uzun 

bo‘lishi;  

 

pauzalarning deyarli 

bo‘lmasligi;  

- muloqot chog‘ida 

sukutning uzoq davom 

etishi;  

- muloqot chog‘ida 

sukutning bo‘lmasligi yoki 

sukutning juda qisqa 

davom etishi; 

- muloqot chog‘ida 

suhbatdoshining gapini 

bo‘lish hollarining juda 

kam bo‘lishi;  

 

- muloqot chog‘ida 

suhbatdoshining gapini 

bo‘lish hollarining tez-tez 

uchrashi;  

 

- jumlalarning qisqa 

bo‘lishi.  

 - jumlalarning uzun 

bo‘lishi.  
 

Xullas, ayollar va erkaklar nutqidagi farqlar asosida jinslarning 

psixologiyasi, tafakkuri o‘rtasidagi tafovutlar, jamiyatdagi gender 

o‘lchovlarini belgilovchi me’yorlar yotadi. Jamiyatda jinsga oid 

faoliyat ko‘rsatmalari, me’yorlarni belgilovchi ma’lum qoidalar, 

o‘ziga xosliklar, tafovutli holatlar paydo bo‘ladi va shunga nisbatan 

ijtimoiy hayotda ayollarga va erkaklarga xos bo‘lgan ayricha 

tushunchalar, g‘oyalar tug‘iladi.  

 

Nazorat uchun savollar 

1. Gender qanday kategoriya? 

2. “Jins” va “gender” tushunchalarini izohlang. 

3. Gender masalasi qaysi tadqiqotlarda o‘rganilgan?  

4. Tilshunoslikda gender masalasiga bo‘lgan qiziqish qaysi 

yo‘nalishdagi tadqiqotlarda o‘z aksini topdi?  

5. R.Lakoffning “Language and the Women’s Place” asarida 

qanday ta’limot ilgari surildi?  

6. Qaysi tadqiqotchi erkaklar va ayollar nutqidagi tafovutlarni 

submadaniyat farqlariga bog‘langan?  

7. Erkaklar va ayollar nutqidagi tafovutlarni ko‘rsating. 

8. “Zo‘ravonlik” nazariyasida erkaklar va ayollar o‘rtasidagi 

tafovutlar nima bilan bog‘landi?  

  



 

 

~ 234 ~ 

Mustaqil ish topshiriqlari 

1. Genderolingvistikada amalga oshirilgan tadqiqotlarni 

konspekt qilish.  

2. Erkaklar va ayollar nutqidagi tavofutlarni ko‘rsatish.  

 

Adabiyotlar 

1. Canary D. J. & Hause K. S. Is there any reason to research 

sex difference in communication?// Communication Quarterly. Vol. 

41. 1993. –P. 129–144.  

2. Dadaboyev H., Usmanova Sh. Xorijiy sotsiolingvistika. 

O‘quv qo‘llanma. –Toshkent: Universitet, 2014. -136 b.  

3. Judith Martin, Thomas Nakayama. Intercultural 

communication in contexts. – 5th ed. –New York: McGraw-Hill, 

2010. -528 p.  

4. Kindaichi H. The Japanese Language. –Tokyo, 1978. -256 p.  

5. Lakoff Robin. Language and The Women’s Place. –New 

York: Oxford University Press, 2004. -328 p. 

6. Pennebaker J. W., Mehl M.R., & Niederhoffer K.G. 

Psychological aspects of natural language use // Our words, our 

selves. Annual Review of Psychology. –№. 54. 2003. –P. 547–577. 

7. Strauss W., & Howe N. Millennials and the pop culture. 

Great Falls, VA: Life Course Associates, 2006.  

8. Tannen Deborah. You Just Don't Understand: Women and 

Men in Conversation. –New York: William Morrow Paperbacks, 

2007. -342 p. 

9. Trudgill P. Sociolinguistics: An Introduction to Language and 

Society. –Harmondsworth: Penguin Books, 1995. –P. 62-83.  

10. Usmanova Sh., Bekmuhammedova N., Iskandarova G. 

Sotsiolingvistika. O‘quv qo‘llanma. –Toshkent: Universitet, 2014. -

84 b. 

11. Usmanova Sh. Tarjimaning lingvomadaniy aspektlari. 

Darslik. –Toshkent: TDShI, 2017. -256 b.  

12. Usmanova Sh., Rixsiyeva G. Madaniyatlararo muloqot. 

O‘quv qo‘llanma.–Toshkent: TDShI, 2017. -160 b.  

13. Wood J. T. Gendered lives: Communication, gender and 

culture (11 th ed). –Boston: Cengage Learning, 2014. -341 p.  



 

 

~ 235 ~ 

14. Абдуваҳобова М. Аёллар вербал нутқининг лексик 

преференциялари (инглиз, итальян ва ўзбек фольклор матнлари 

асосида) // Ўзбек тили ва адабиёти. -№ 4. –Тошкент, 2013. –Б. 

97-100. 

15. Бахтин Н. Б, Головко Е. В. Социолингвистика и 

социология языка: Учебное пособие. –СПб.: ИЦ «Гуманитарная 

Академия»; Изд-во Европейского университета в Санкт-

Петербурге, 2004. -336 с. 

16. Искандаровa Ш. Ўзбек нутқ маданияти мулоқот 

шакллари: Филол. фанлари ном… дисс. автореферати. –

Самарканд, 1993.  

17. Маслова В. А. Лингвокультурология. Учебное пособие 

для студентов высших учебных заведений. –М.: Изд. Центр 

«Академия», 2001. -208 c. 

18. Пирматова М. Ундовлар ва гендер дифференциацияси // 

Ўзбек тили ва адабиёти. -№ 3. –Тошкент, 2013. –Б. 87-90.  
 

 

  

 



 

 

~ 236 ~ 

LINGVOKULTUROLOGIK TERMINLAR LUG‘ATI 

(GLOSSARIY) 
 

AKKULTURATSIYA – madaniyatlarning o‘zaro ta’sir 

jarayoni bo‘lib, u biron bir xalq yoki biron bir xalq vakili tomonidan 

boshqa xalq madaniyatining to‘liq yoki qisman qabul qilinishini 

ifodalaydi. Akkulturatsiya boshlang‘ich, ko‘nikish, moslashuv, 

osoyishtalik, uyga ketish arafasidagi moslashuv va so‘nggi 

bosqichlarga ajraladi.  

ANTROPOSENTRIK PARADIGMA – tadqiqotchilar 

qiziqishlarining obyektdan subyektga o‘zgarishi, yo‘naltirilishi, 

ya’ni insonning tilda, tilning esa insonda tahlil qilinishi. Bunda 

asosiy e’tibor nutqiy faoliyat bajaruvchisi, ya’ni nutq tuzuvchi va 

uni idrok etuvchi til egasiga qaratiladi. Antroposentrik paradigma 

nuqtayi nazaridan inson dunyoni o‘zini bilish, o‘zining nazariy va 

amaliy faoliyati orqali taniydi. Zamonaviy tilshunoslikda til tizimini 

antroposentrik nuqtayi nazardan o‘rganish, asosan, lingvistik 

semantika, kognitiv tilshunoslik, psixolingvistika, pragmalingvistika 

hamda lingvomadaniyatshunoslikka oid tadqiqotlarda amalga 

oshiriladi.  

ARXETIP – (yun. arche – boshlanish + tupos – shakl, namuna) 

1. Biror narsaning ilk, boshlang‘ich shakli. 2. Individlar ongida 

paydo bo‘ladigan va muayyan madaniyatda keng tarqalgan turg‘un 

obraz. Arxetiplarda shaxsiy tajriba oqibatida emas, balki 

ajdodlardan meros qilib olingan “kollektiv g‘ayriixtiyoriylik” 

ifodalanadi.  

DISFEMIZM – so‘zlovchining tinglovchiga yoki biror 

predmetga nisbatan masxara, istehzoli, iltifotsiz qarashini bildiradi. 

Disfemizm ifodaga salbiy yondashuvni yuzaga keltirish maqsadi 

bilan amalga oshiriladi.  

ETNOLINGVISTIKA – tilning jamiyat ijtimoiy strukturasi 

yoki xalqning madaniyati, an’analari, urf-odatlari bilan aloqasini 

o‘rganadigan yo‘nalishi. Zamonaviy etnolingvistikaning markazida 

tilning leksik tizimidagi faqat muayyan moddiy va madaniy-tarixiy 

majmualar: madaniyat shakllari, urf-odatlar, udumlar bilan o‘zaro 

munosabatdagi elementlari bo‘ladi. Mazkur yo‘nalishni ikki alohida 

tarmoqqa ajratish mumkin: 1) etnik hududlarni tilga ko‘ra 



 

 

~ 237 ~ 

rekonstruksiya qilish; 2) xalqning moddiy va ma’naviy madaniyatini 

til ma’lumotlariga ko‘ra rekonstruksiya qilish. Etnik o‘ziga 

xosliklar, jumladan, turli vaziyatlarda kishilar qanday ishlashadi, 

qanday dam olishadi, qanday ovqatlanishadi, qanday gaplashishadi 

va h.k. har joyda namoyon bo‘ladi. 

ETNOPSIXOLINGVISTIKA – nutqiy faoliyatda muayyan 

an’analar bilan bog‘liq bo‘lgan muomala elementlarining qanday 

paydo bo‘lishini, turli til egalarining verbal va noverbal 

muloqotidagi farqlarni o‘rganadi. Nutqiy etiket va “dunyoning 

rangli manzarasi”ni, turli xalqlardagi ikki tillilik va ko‘p tillilik 

hodisalarini tadqiq etadi.  

EVFEMIZM (yun. “euphemism” < “eu” – “yaxshi” va 

“phemism” – “nutq”, “so‘zlashuv”dan kelib chiqqan bo‘lib, so‘zma-

so‘z tarjima qilganda “yaxshi alomatli so‘z” ma’nosini ifodalaydi. 

Evfemizm – narsa-hodisaning ancha yumshoq shakldagi ifodasi; 

qo‘pol beadab so‘z, ibora va tabu o‘rnida qo‘pol bo‘tmaydigan so‘z 

(ibora)ni qo‘llash. Masalan, ikkiqat, bo‘g‘oz so‘zlari o‘rnida 

homilador, og‘ir oyoqli so‘zlarini qo‘llash. Yoki chayon so‘zi 

tabuga uchragan, qo‘llanishi man qilingan bo‘lib, uning ma’nosi 

eshak so‘zida ifoda topgan. 

FRAZEOLOGIZM – turg‘un birikmalarning obrazli, ko‘chma 

ma’noga ega turi bo‘lib, til egasining dunyoni, hodisalarni o‘ziga 

xos ko‘rishini namoyon etadi. Frazeologizmlar har doim xalq 

dunyoqarashi, jamiyat tuzilishi va o‘z davrining mafkurasini 

bilvosita aks ettiradi. Har bir tilning frazeologizmlarida xalq 

hayotiga mansub ijtimoiy-tarixiy voqea-hodisalar, axloqiy va 

ma’naviy-madaniy me’yorlar, diniy tasavvurlar, milliy an’ana va 

urf-odatlar, madaniy stereotiplar va arxiteplar o‘z aksini topgan 

bo‘lib, ular avloddan-avlodga uzatiladi. 

GENDER – sotsio-madaniy kategoriya bo‘lib, jinslar rolini 

an’anaviy o‘rganishni nazarda tutmaydi. Gender – ijtimoiy va 

psixologik jarayonlarning yirik majmuyi, shuningdek, jamiyatda 

vujudga keladigan va milliy lisoniy shaxsning axloqiga ta’sir 

ko‘rsatadigan madaniy ko‘rsatmalar, qoidalardir. 



 

 

~ 238 ~ 

GENDER XUSUSIYAT – maskulinizm va feminizm madaniy 

tushunchalari hamda ayollik yoki erkaklikning o‘ziga xos 

xususiyatlari.  

GESHTALT – nemischa so‘z bo‘lib, u “obraz, tuzilma, yaxlit 

shakl” ma’nolarini anglatadi. Geshtalt yaxlit obraz hisoblanadi, 

ya’ni biron bir obyektni butunicha idrok qilinishi geshtalt, deb 

tushuniladi. Geshtaltlar konseptual bog‘lanishlar bo‘lib, ular inson 

psixikasining botiniga tegishli bo‘lgan va tabiiy tilning 

kategoriyalari doirasidan tashqarida yotgan universal tasavvurlar 

mohiyatidir.  

KONSEPT – lotin tilidagi conceptus «tushuncha» so‘zining 

kalkasidir. Rus tilshunosligida konsept tushunchasi XX asrning 

birinchi choragida faylasuf S. Askoldov tomonidan ilmiy 

muomalaga kiritiladi. Ushbu termin tilshunoslikda o‘tgan asrning 

80-yillariga qadar tushuncha so‘ziga sinonim sifatida ishlatilgan 

bo‘lsa, bugungi kunga kelib uning izohi tushuncha terminiga 

nisbatan kengayganini ko‘rish mumkin. Konsept ikki tomonli 

xususiyatga egadir. Bir tomondan, madaniyat konsept ko‘rinishida 

insonning mental dunyosiga kirsa, boshqa tomondan, inson konsept 

yordamida madaniyatga kiradi va ba’zan unga ta’sir ko‘rsatadi. 

Konseptning kognitiv tilshunoslik, lingvomadaniyatshunoslik, 

shuningdek, adabiyotshunoslik fanlaridagi izohi o‘zaro farqlanadi. 

Lingvomadaniyatshunoslikda konsept mentallik xususiyatiga hamda 

lisoniy ifodaga ega bo‘lgan, etnomadaniy o‘ziga xoslik bilan ajralib 

turuvchi jamoa ongi birligidir. Konsept lingvomadaniy birlik 

sifatida u yoki bu xalq madaniyatining o‘ziga xos jihatlarini 

ifodalaydi.  

LAKUNA (lot. lacuna “bo‘shliq, chuqurlik, cho‘nqir joy”; 

frans. lacune “bo‘shliq, bo‘sh joy”) – biron xalqning maishiy, 

madaniy, ijtimoiy va tarixiy hayoti uchun xarakterli va boshqa xalq 

uchun begona bo‘lgan, boshqa tilda aniq muqobili bo‘lmagan so‘z 

va so‘z birikmalari. Lakunalar qiyoslanayotgan tillarda o‘xshashi 

bo‘lmagan so‘zlar bo‘lib, ular, asosan, tillarning qiyosida seziladi.  

LINGVOMADANIYATSHUNOSLIK 

(LINGVOKULTUROLOGIYA) (lot. lingua “til”; cultus “hurmat 

qilish, ta’zim qilish”; yunon. “ilm, fan”) – madaniyatshunoslik va 



 

 

~ 239 ~ 

tilshunoslik kesishgan nuqtada shakllangan til tadqiqining yangi 

sohasi. Lingvomadaniyatshunoslik madaniyat va tilning o‘zaro 

aloqasini, o‘zaro ta’sirini, tilda o‘z aksini topgan xalq 

madaniyatining ko‘rinishlarini tadqiq etadi. 

Lingvomadaniyatshunoslik tilshunoslikning mustaqil yo‘nalishi 

sifatida XX asrning 90-yillarida vujudga kelgan. 

Lingvomadaniyatshunoslik etnolingvistika, sotsiolingvistika 

lingvomamlakatshunoslik va etnopsixolingvistika bilan 

chambarchas aloqadadir. Lingvomadaniyatshunoslikning obyekti – 

madaniyat va tilning o‘zaro aloqasi, o‘zaro ta’sirini bir butunlikda 

tadqiq qilishdir. Lingvomadaniyatshunoslikning predmeti – 

madaniyatda ramziy, obrazli, metaforik ma’no kasb etgan va 

natijalari inson ongida umumlashtirilib mif, afsona, folklor va diniy 

diskurslarda, poetik va prozaik badiiy matnlarda, frazeologizmlarda, 

metaforalarda va ramzlarda aks etadigan til birliklari sanaladi. 

LINGVOMADANIY BIRLIK (lingvokulturema) – lisoniy va 

madaniy ma’no birikuvidan tarkib topgan birlik. U o‘zida lingvistik 

va ektralingvistik mazmunning dialektik birligini namoyon qiladi. 

Frazeologizmlar, ramzlar, metaforalar, turg‘un o‘xshatishlar, nutqiy 

etiketlar, urf-odat va marosimga doir so‘zlar, topishmoqlar, milliy 

realiyalar, arxetiplar, mifologemalar, lakunalar, pretsedent birliklar 

va h.k. lingvomadaniy birliklarga misol bo‘la oladi.  

LINGVOMADANIY KONSEPT – etnomadaniy xususiyatga 

ega bo‘lgan va borliq haqidagi funksional ahamiyatga molik 

informatsiyani uzatadigan madaniyatning asosiy birligidir. U 

madaniy universaliyalarni ifodalaydi. Lingvomadaniy konsept 

tafakkurda mavjud bo‘ladi, u o‘zida kognitiv-ratsional va 

emotsional-psixologik mazmunni biriktiradi. Lingvomadaniy 

konsept barcha til egalari uchun dunyoqarash modeli vazifasini 

o‘taydi. Lingvomadaniy konsept milliy xarakterning shakllanishiga 

ta’sir ko‘rsatuvchi madaniyat vositasi hisoblanadi.  

LINGVOMADANIY PARADIGMA – bu dunyoqarashning 

etnik, ijtimoiy, tarixiy, ilmiy va h.k. o‘zaro aloqadorlikdagi 

kategoriyalarini aks ettiradigan til shakllarining majmuyi.  

LINGVOMAMLAKATSHUNOSLIK – tilda o‘z aksini 

topgan milliy realiyalarni o‘rganadi. Milliy realiyalar muqobilsiz til 



 

 

~ 240 ~ 

birliklari bo‘lib, ular mazkur madaniyatga xos bo‘lgan hodisalarni 

ifodalaydi. 

LISONIY SHAXS – obyektiv voqelikni o‘z ko‘rishiga muvofiq 

tasvirlash va ma’lum maqsadga erishish uchun muayyan tilning 

tizimli vositalaridan foydalangan holda ularni matnlarda aks ettirishi 

nuqtayi nazaridan tavsiflangan u yoki bu til sohibidir. Lisoniy shaxs 

– muayyan bilimlar va tasavvurlar majmuyiga ega bo‘lgan nutqiy 

faoliyatni namoyon qiluvchi shaxsdir.  

MADANIY AN’ANA – jamiyatda to‘planadigan va qayta 

tiklanadigan ijtimoiy stereotiplashgan guruhlar tajribasini 

ifodalaydigan integral hodisa. Madaniy an’analar – ijtimoiy va 

madaniy merosning qimmatli unsurlari majmuyi. 

MADANIY FON – ijtimoiy hayot va tarixiy hodisalarni 

ifodalaydigan nominativ birliklarning (so‘zlar va 

frazeologizmlarning) tavsifi. Masalan, Daqqiyunusdan qolgan / 

Odam atodan qolgan “juda eski, qadimgi”, jamalak o‘rtoq 

“bolalikdagi dugona”, qizil (Oktyabr inqilobi, sho‘ro tuzumi, 

armiyasiga oidlikni bildiradigan so‘z sifatida qo‘llangan).  

MADANIY KONNOTATSIYA – madaniyat 

kategoriyalaridagi denotativ yoki majoziy-motivlashgan ma’no 

jihatlarining talqini. Madaniy konnotatsiya til belgisidagi madaniyat 

darajasining ko‘rsatkichini ifodalaydi.  

MADANIY MAKON – madaniyat vakillari ongidagi 

madaniyatning mavjud bo‘lish shakllari.  

MADANIY MEROS – madaniyat uchun ahamiyatli bo‘lgan 

madaniy boyliklarni, informatsiyalarning berilishi.  

MADANIY SEMA – so‘zga nisbatan kichikroq va universalroq 

bo‘lgan semantik birliklar, semantik belgilar. Masalan, palov, 

do‘ppi, o‘choq so‘zlaridagi quyidagi madaniy semalarni ajratish 

mumkin: palov – guruch, sabzi, go‘sht, piyoz va yog‘ solib 

tayyorlanadigan o‘zbek milliy taomi; do‘ppi – avra-astarli, 

ko‘pincha qavima, pilta urilgan to‘garak yoki to‘rtburchak shakldagi 

o‘zbeklarning milliy bosh kiyimi; o‘choq – ichiga o‘t yoqiladigan, 

ovqat pishirish uchun ustiga qozon o‘rnatiladigan qurilma.  

MADANIY SHOK – madaniyatlararo to‘qnashuvlarning 

ko‘rinishlaridan biri bo‘lib, u xorijiy tilni o‘rganuvchining 



 

 

~ 241 ~ 

ajablanish, hayron bo‘lish yoki tili o‘rganilayotgan madaniyat 

omillarining qabul qilmaslik holatini ifodalaydi. Madaniy shok til 

o‘rganuvchining noto‘liq akkulturatsiyasi yoki u uchun yangi 

bo‘lgan madaniyat me’yorlarini bilmasligi, tushunmasligidir.  

MADANIYAT – muayyan xalqqa xos bo‘lgan borliqdagi hayot 

va faoliyat, shuningdek, insonlar orasidagi o‘zaro munosabat (urf-

odatlar, rasm-rusumlar, muloqot xususiyatlari) va dunyoni ko‘rish, 

tushunish va yaratish usullari. “Madaniyat” tushunchasi muayyan 

tarixiy davr (antik madaniyat), konkret jamiyat, elat va millat 

(o’zbek madaniyati), shuningdek, inson faoliyati yoki turmushining 

o‘ziga xos sohalari (masalan, mehnat madaniyati, badiiy madaniyat, 

turmush madaniyati)ni izohlash uchun qo‘llaniladi. Tor ma’noda 

“madaniyat” termini kishilarning faqat ma’naviy hayoti sohasiga 

nisbatan ishlatiladi. Madaniyat – me’yorlar, qadriyatlar, ideallar, 

namunalarning yo‘l-yo‘riqlari va ko‘rsatmalari tizimiga asoslangan 

subyektlar faoliyatining barcha shakllari majmuyi, u boshqa 

madaniyatlar bilan o‘zaro aloqada yashaydigan jamoaning meros 

qilib olgan xotirasi.  

MADANIYATLILIK – ijtimoiy ishlab chiqarishning 

rivojlanishi natijasida jamiyatning moddiy va ijtimoiy ne’matlar 

majmuyiga ega bo‘lishi. 

MADANIYATSHUNOSLIK (kulturologiya) – insonni 

ijtimoiy va madaniy hayotidagi uning tabiat, jamiyat, tarix, san’at va 

boshqa sohalarga ko‘ra o‘zini o‘zi anglashini tadqiq etadi.  

MADANIYAT TILI – mavjud bo‘lgan yoki qaytadan hosil 

bo‘lgan tasavvurlar, tushunchalar, obrazlar va boshqa ma’noviy 

konstruksiyalar tuzilishining belgilar va ularning munosabatlari 

tizimi vositasida shakllanishi.  

MENTALITET (nem. mentalität < lot. mens, mentis – aql, 

idrok) – jamiyat, millat, jamoa yoki alohida shaxsning tarixiy tarkib 

topgan tafakkur darajasi, madaniy salohiyati, ularning hayot 

qonunlarini tahlil etish kuchi, muayyan ijtimoiy sharoitlardagi aqliy 

qobiliyati, ruhiy quvvati. Mentalitet – xalq mentalligini, uning aqliy 

va ruhiy quvvatining ichki tuzilishini va differensiatsiyasini aks 

ettiradigan kategoriya. Mentalitetlar turli masshtablardagi 

lingvomadaniy jamoalarning psixolingvo-intellektlarini namoyon 



 

 

~ 242 ~ 

qiladi. Jamiyat, millat yoki shaxsning mentaliteti ularning o‘ziga xos 

an’analari, rasm-rusmlari, urf-odatlari, diniy e’tiqod va irimlarini 

ham qamrab oladi.  

MENTALLIK – milliy xarakterning intellektual, ma’naviy va 

iroda xususiyatlarini o‘zida birlashtiradigan, ona tili kategoriyalari 

va shakllaridagi dunyoqarashning ko‘rinishi. Mentallikning birligi 

mazkur madaniyatning konsepti hisoblanadi.  

METAFORA (yun. metaphora - ko‘chirish) – hosila ma’no 

yuzaga kelishi, u biron predmet nomini boshqa predmetga 

o‘xshashligini e’tiborga olib ko‘chirishdir. Metafora – 

o‘xshatishning qisqargan shakli. Metafora nafaqat qisqargan 

o‘xshatish, shu bilan birga, qisqargan qarama-qarshilik hamdir. 

Metafora tildagi universal hodisa bo‘lib, uning universalligi 

makonda va zamonda, til strukturasida hamda uning vazifalarida 

namoyon bo‘ladi. Metafora o‘zida fundamental madaniy 

qadriyatlarni aks ettiradi.  

MIFOLOGIYALASHTIRILGAN TIL BIRLIKLARI – 

arxetiplar va mifologemalar, udumlar va rivoyatlar, taomillar va urf-

odatlar.  

MIFOLOGEMA – mifning bosh qahramonlari, muhim 

personajlari, obrazzlari, sujetlari, ko‘rinishlari. Masalan: hayot 

daraxti mifologtmasi.  

MIFONIM – afsonalar, epopeyalar va ertaklarda uchraydigan 

xayoliy-to‘qima obyektlar va mavjudotlar nomi: Semurg‘, Ko‘hi Kof 

va h.k. 

MILLIY REALIYALAR – muayyan xalqning hayoti, 

turmushi, madaniyati, ijtimoiy-tarixiy taraqqiyoti uchun xarakterli 

bo‘lgan predmetlar, hodisalar va obyektlarni nomlovchi, boshqa 

xalqlar uchun unchalik tanish bo‘lmagan yoki begona bo‘lgan, 

ularning tillarida aniq muqobili bo‘lmagan, milliy koloritni 

ifodalovchi so‘zlar yoki so‘z birikmalari; muqobilsiz leksika 

turlaridan biri.  

MUQOBILSIZ LEKSIKA – har qanday til yoki dialektda 

boshqa tilga bir so‘z bilan tarjima qilib bo‘lmaydigan so‘zlar. 

Muqobilsiz leksika muayyan xalq madaniyatiga xos hodisalarni aks 

ettiradi. U ko‘pincha mahalliy xalqqa xos pul, masofa-uzunlik 



 

 

~ 243 ~ 

birliklari, ro‘zg‘or ashyolari, kiyim-kechak, yegulik-ichkilik va h.k. 

tushunchalarni anglatadigan so‘zlardan tarkib topadi.  

NUTQ ETIKETI – insonlarning rasmiy va norasmiy 

vaziyatlardagi o‘zaro muloqotida ularning ijtimoiy va psixologik 

roliga mos ravishda amal qilinadigan ijtimoiy va madaniy o‘ziga 

xos nutqiy muomala qoidalari. Nutq etiketi – bu “ijtimoiy 

silliqlangan” hudud, muloqotning milliy-madaniy komponenti.  

OLAMNING LISONIY MANZARASI – lisoniy shakllarda 

muhrlangan insonning olam haqidagi bilimlari majmuyi. Ya’ni 

olamning lisoniy manzarasi leksika, frazeologiya va grammatikada 

muhrlangan olam haqidagi bilimlar majmuasidir. Olamning lisoniy 

manzarasi insonni olamga (tabiatga, hayvonlarga, o‘z-o‘ziga) 

bo‘lgan munosabatini shakllantiradi. Olamning lisoniy manzarasi 

insonning turli olam manzaralarini izohlaydi va umumiy olam 

manzarasini aks ettiradi. Olamning lisoniy manzarasi turfa ranglar, 

xususan, mifologemalar, obrazli metaforik so‘zlar, o‘xshatishlar, 

konnotativ so‘zlar, stereotiplar, ramzlar va h.k. vositasida yaratiladi. 

 OLAMNING MANZARASI – inson va muhit haqidagi 

ma’lumotni qayta ishlash natijasi, olamni manzaradek tushunish. 

Olam manzarasi makon, zamon, miqdor va h.k. o‘lchovlar 

vositasida tasavvur etilishi mumkin. Uning shakllanishiga til, 

an’analar, tabiat va landshaft, ta’lim va tarbiya va boshqa ijtimoiy 

omillar ta’sir ko‘rsatadi.  

PARADIGMA – o‘z tadqiqot faoliyatiga va obyektiga ega 

bo‘lgan, mushtarak ilmiy va falsafiy g‘oyalar bilan birlashgan u 

yoki bu ilmiy yoki falsafiy hamjamiyatlar tomonidan 

qo‘llaniladigan o‘ziga xos metodlar va usullar yig‘indisi. 

PRETSEDENT NOMLAR – mashhur matnlar yoki vaziyatlar 

bilan bog‘liq bo‘lgan nomlar, shuningdek, muayyan sifatlarninig 

namunaviy yig‘indisiga ishora qiluvchi ramziy nomlar: Alpomish, 

Napoleon. 

RAMZ – tashqi dunyoning turli madaniyat vakillari ichki 

dunyosi, ongi, tafakkuri va ruhidagi aksi. Ramz belgi bo‘lib, uning 

dastlabki ma’nosidan boshqa ma’no uchun shakl sifatida 

foydalaniladi. Agarda oddiy belgi insonga ma’nolarning predmetlar 

olamiga kirish imkoniyatini bersa, ramz ma’noviy munosabatlarning 



 

 

~ 244 ~ 

predmetlar mavjud bo‘lmagan olamiga kirish imkoniyatini beradi. 

Ramz insonning anglab bo‘lmaydigan botiniy tomoniga murojaat 

qiladi. Ramzni o‘z predmeti bilan aloqasini yo‘qotgan ma’no 

sifatida tasavvur qilish mumkin. Ijtimoiy muloqot tizimida muayyan 

obyektlar, masalan, predmet, harakat, hodisa, matn, tasvir, hayvon, 

o‘simlik, rang, raqam va h.k. ramz bo‘lib xizmat qiladi. Ramzlar 

moddiy (buyum, predmet), tushunchaviy, so‘zli, tasviriy va ovozli 

bo‘lishi mumkin.  

SOTSIOLINGVISTIKA – tilshunoslikning tilni va uning 

mavjud bo‘lgan ijtimoiy sharoitlar bilan bog‘liqligini o‘rganadigan 

sohasi. Ijtimoiy sharoitlar deganda, amaldagi til rivojlanayotgan 

tashqi shart-sharoitlar majmuyi: mazkur tildan foydalanayotgan 

kishilar jamiyati, bu jamiyatning ijtimoiy strukturasi, til egalarining 

yoshi, ijtimoiy mavqeyi, madaniyat va bilim darajasi, yashash joyi 

orasidagi farqlari, shuningdek, ularning muloqot vaziyatiga bog‘liq 

nutqiy muomalasidagi farqlar tushuniladi. Demak, sotsiolingvistika 

tilning jamiyat hayotidagi roli, uning ijtimoiy tabiati, ijtimoiy 

funksiyalari, ijtimoiy omillarning tilga bo‘lgan ta’sir mexanizmi 

bilan bog‘liq masalalarni o‘rganadigan tilshunoslik sohasidir. 

STEREOTIP – muayyan guruh yoki jamoaning soddalashgan, 

sxemalashgan, emotsional bo‘yoqdor va favqulodda barqaror 

bo‘lgan obrazi, turli madaniyat vakillarining tili va tafakkurining 

o‘ziga xosligi. Har qanday shaxs muayyan madaniyatlar bilan 

bog‘langan stereotiplar olamida yashaydi. Stereotiplar ijtimoiy 

stereotiplar, muloqot stereotiplari, mental stereotiplar, madaniy 

stereotiplar, etnomadaniy stereotiplar va h.k. ga ajratiladi. Masalan, 

ijtimoiy stereotiplar shaxsning tafakkuri va muomalasini ko‘rsatadi. 

Etnomadaniy stereotiplar biron bir xalqqa xos bo‘lgan umumiy 

xususiyatlarni ifodalaydi. Masalan, o‘zbeklar mehmondo‘stligi, 

ruslar tavakkalchiligi, qozoqlar qaysarligi, turklar hissiyotliligi, 

xitoyliklar sertakallufligi, yaponlar xushmuomalaligi, italyanlar 

qiziqqonligi, estonlar sustkashligi, nemislar tartibga aniq rioya 

qilishi bilan butun xalq haqidagi stereotip tasavvurlarni yuzaga 

chiqargan. 

SUBMADANIYAT – ikkinchi darajali, tobe madaniyat tizimi 

(masalan, yoshlar submadaniyati va h.k.). 



 

 

~ 245 ~ 

TABU – madaniy, diniy, irim yoki noxushlik uyg‘otishi nuqtayi 

nazaridan muayyan xatti-harakatlar yoki ayrim so‘zlar qo‘llanishini 

taqiqlash.  

Tabu so‘zi tonga tilidagi < tapu < ta – “belgilamoq”, “ajratmoq” 

va pu – “butunlay” so‘zlaridan kelib chiqqan bo‘lib, “butunlay 

ajratilgan”, “alohida belgilangan”, ya’ni “man etmoq, taqiqlamoq” 

ma’nosini anglatadi. Tabular ikkiga: etnografik va lingvistik 

tabularga ajraladi. Masalan, supurgini, o‘qlovni tik qo‘ymaslik, 

birovning orqasidan supurmaslik, axlatdan hatlamaslik, qaychini 

ochib qo‘ymaslik, qalampirni qo‘lga bermaslik kabilar irimga 

asoslangan etnografik tabular hisoblanadi. Lingvistik tabu lug‘aviy 

birlikning yo xalq irimi nuqtayi nazaridan, yo atash noxushlik 

uyg‘otishi nuqtayi nazaridan muomalada qo‘llanishining 

taqiqlanishidir. Masalan, o‘zbek tilida chayon so‘zi tilga olinmaydi. 

Chunki uni atash chaqirish ma’nosini beradi, deb tushuniladi.  

TAMADDUN (“sivilizatsiya” < lot. civilis – fuqaro) termini 

XVII asrda vujudga kelgan. Har bir madaniyatning o‘limi bo‘lgan 

o‘z tamadduni mavjud. Tamaddun har qanday ijtimoiy-madaniy 

dunyo rivojlanishining oxirgi bosqichidir. Madaniyat milliy, 

tamaddun xalqarodir. Ingliz-amerika an’analarida har qanday 

alohida ijtimoiy-madaniy dunyo sivilizatsiyadir. Madaniyat yangini 

yaratadi, tamaddun faqat ma’lum narsani tarqatadi.  

TASVIRIY RAMZLAR biron bir belgi, alomat, ko‘rinish yoki 

tasvirni ifodalovchi timsollardir. Turli tasvirlar, oddiy va murakkab 

geometrik figuralar, osmon jismlari, ierogliflar, harflar, hatto tinish 

belgilari tasviriy ramzlarni ifodalashga xizmat qiladi.  

O‘XSHATISHLAR – har bir xalqning lingvomadaniy boyligi 

bo‘lib, ular milliy dunyoqarash, dunyodagi predmet, hodisa va 

harakatlarni milliy tasavvurlarga ko‘ra taqqoslash, qiyoslashdir. 

O‘xshatishlar muayyan xalqning ilk tafakkur tarzini va 

tasavvurlarini tamsil etadi. O‘xshatishlarning ikki turi: erkin 

o‘xshatishlar va turg‘un o‘xshatishlar farqlanadi. Erkin o‘xshatishlar 

muallifning o‘ziga xos original o‘xshatishlaridir. Turg‘un 

o‘xshatishlarda o‘xshatish etalonida ifodalangan obraz 

barqarorlashgan bo‘ladi. Ular tilda tayyor birliklar kabi nutqqa olib 

kiriladi. 



 

 

~ 246 ~ 

“LINGVOMADANIYATSHUNOSLIK” FANIDAN TEST 

SAVOLLARI 

  

1. Ilmiy paradigma nima?  

A) inglizcha “obyekt” 

B) yunoncha “misol, namuna” 

C) ruscha “ideya”  

D) yunoncha “metodika” 

 

2. “Ilmiy paradigma” termini kim tomonidan muomalaga 

kiritilgan? 

A) Boduen de Kurtene 

B) F.de Sossyur 

C) V.A. Maslova 

D) T. Kun 

 

3. Tilshunoslikdagi ilk ilmiy paradigma qaysi?  

A) tizimli-strukturaviy 

B) qiyosiy-tarixiy 

C) antropotsentrik 

D) egosentrik 

 

4. Tizimli-strukturaviy paradigmada asosiy e’tibor nimaga 

qaratiladi? 

A) subyektga 

B) obyektga 

C) tizimga 

D) nutqqa 

 

5. Antropotsentrik paradigmada asosiy e’tibor nimaga 

qaratiladi? 

A) tilga 

B) nutqqa 

C) subyektga 

D) obyektga 

 



 

 

~ 247 ~ 

6. XIX asrning paradigmasi qaysi belgi ostida kechgan? 

A) tarixiylik belgisi 

B) strukturalizm belgisi  

C) ijtimoiylik belgisi 

D) inqilob belgisi 

 

7. T.Kun paradigmalarning o‘zgarishini nima deb ataydi? 

A) yangilik 

B) progress 

C) regress 

D) ilmiy inqilob 

 

8. Lingvomadaniyatshunoslikning barcha paradigmalari 

nimaga asoslanadi? 

A) tilga 

B) faqatgina madaniyatga 

C) jamiyatga 

D) insonga 

 

9. So‘nggi ilmiy paradigmaga qanday kategoriya kiritildi? 

A) til egasi 

B) til tizimi 

C) til birliklari 

D) lisoniy hamjamiyat 

 

10. XX asrda tilshunoslik tarixida boshlangan yangi 

bosqichga nima asos bo‘ldi? 

A) inson 

B) til 
C) til va inson 

D) madaniyat va til 

 

11. E. Hall madaniyatlarni qanday gurhlarga ajratadi?  

A) uzoq va yaqin madaniyatlar  

B) monoxron va polixron madaniyat 

C) individualiz va kollektivizm 



 

 

~ 248 ~ 

D) erkaklar va ayollar madaniyati  

 

12. Lingvomadaniyatshunoslik qaysi fanlarning kesishuvida 

maydonga keldi? 

A) lingvistika va sotsiologiya 

B) lingvistika va tarix 

C) lingvistika va etnografiya  

D) lingvistika va madaniyatshunoslik 

 

13. Lingvomadaniyatshunoslik qachon vujudga keldi? 

A) XX asrning 80-yillarida  

B) XX asrning 70-yillarida  

C) XX asrning 60-yillarida 

D) XX asrning 90-yillarida  

 

14. “Lingvokulturologiya” termini qaysi tilning kalkasi 

sanaladi? 

A) inglizcha lingua; cultus 

B) lotincha lingua; cultus 

C) nemischa lingua; cultus 

D) yunoncha lingua; cultus 

 

15. Lingvomadaniyatshunoslikning shakllanishiga qaysi 

maktab asos bo‘lgan?  

A) Sankt-Peterburg frazeologik maktabi  

B) Toshkent frazeologik maktabi  

C) Qozon frazeologik maktabi 

D) Moskva frazeologik maktabi  

 

16. Lingvokulturalogiya fani nimani o‘rganadi? 

A) madaniyatga xos bo‘lgan so‘z, birikmalarni 

B) madaniyat va tilning bog‘liqligini 

C) xalq dunyoqarashining tilda aks etishini 

D) madaniyat orqali tilni o‘rganadi 

 

 



 

 

~ 249 ~ 

17. “Madaniyat” so‘zi qaysi so‘zdan kelib chiqqan? 

A) forscha madina (shahar) so‘zidan 

B) arabcha madina (shahar) so‘zidan 

C) hindcha madina (shahar) so‘zidan 

D) turkcha madina (shahar) so‘zidan 

 

18. Lingvomadaniyatshunoslikda 8 ta sivilizatsiyani sanab 

o‘tgan olim kim? 

A) O. Shpengler 

B) D.S.Lixachev 

C) M.S.Kagan 

D) S.Xantington 

 

19. M.K. Mamardashvilining fikricha, madaniyat…  

A) …eskini yo‘qotadi 

B) …yangini yaratadi 

C) …ma’lum narsani tarqatadi 

D) …moddiy narsalar majmuyi 

 

20. A.M. Xaydegger “borliq uyi” deganda nimani nazarda 

tutgan? 

A) lingvokulturalogiyani 

B) tilni 

C) madaniyatni 

D) frazeologiyani 

 

21. V.A.Maslova lingvomadaniyatshunoslik rivojlanishini 

necha davrga ajratadi?  

A) 3 davrga 

B) 2 davrga 

C) 4 davrga 

D) 5 davrga 

 

22. Lingvomadaniyatshunoslik fani nimani o‘rganadi? 

A) tilning madaniyatda aks etishini 

B) tilning xususiyatlarini  



 

 

~ 250 ~ 

C) madaniyatning tilda aks etishini 

D) inson ichki kechinmalarini 

 

23. Lingvomadaniyatshunoslikning nechta yo‘nalishi 

mavjud? 

A) 5 ta 

B) 4 ta 

C) 3 ta 

D) 6 ta 

 

24. Diaxron lingvomadaniyatshunoslik nimani o‘rganadi?  

A) hozirgi kundagi lingvomadaniy o‘zgarishlarni 

B) xalq madaniyatinig holatini  

C) xalqning muayyan davriga tegishli lingvomadaniy 

o‘zgarishlarni 

D) madaniyat va til munosabatini 

 

25. Qiyosiy lingvomadaniyatshunoslik nimani tadqiq etadi?  

A) chog‘ishtirma lingvomadaniyatni 

B) lingvomadaniy o‘zgarishlarni 

C) o‘zaro aloqadagi turli xalqlarning lingvomadaniy 

ko‘rinishlarini 

D) turli xalqlarning madaniyatini 

 

26. Linvomadaniy leksikografiya nima bilan shug‘ullanadi? 

A) leksikologik lug‘atlar tuzish bilan 

B) elektron lug‘atlar tuzish bilan 

C) etimologik lug‘atlar tuzish bilan 

D) geografik lug‘atlar tuzish bilan 

 

27. Qaysi yo‘nalishda madaniyatni urf-odatlar, xatti-

harakatning turlari, qadri va ideallar sifatida ko‘rasiz? 

A) ma’naviy yo‘nalish 

B) muloqot yo‘nalishi 

C) tasvirlash yo‘nalishi 

D) tipologik yo‘nalish 



 

 

~ 251 ~ 

28. XX asr oxirlariga kelib nechta lingvomadaniyatshunoslik 

maktablari paydo bo‘ldi va ular qaysilar? 

A) 2 ta: Ye.S. Stepanov va V.V. Vorobev 

lingvomadaniyatshunoslik maktablari 

B) 3 ta: Ye.S. Stepanov, V.N Teliya, X.G. Gadamer 

lingvomadaniyatshunoslik maktablari 

C) 4 ta: V.V. Vorobev, V.N Teliya, N.D. Arutyunov, Y.S. 

Stepanov lingvomadaniyatshunoslik maktablari 

D) 2 ta: X.G. Gadamer, P.A. Florensk 

lingvomadaniyatshunoslik maktablari 

 

29. V.N.Teliya maktabining maqsadi nimadan iborat? 

A) Rossiyada va xorijda frazeologizmlarni tahlil qilish 

B) matnlarning milliy-madaniy xususiyatlarini yoritish 

C) lingvomadaniy konseplarni tahlil qilish 

D) muayyan nutqiy janrlarning lingvomadaniy xususiyatlarini 

yoritish 

30. Lingvokulturologik tahlil jarayonlarida qaysi metodlar 

tanlab qo‘llaniladi?  

A) lingvistik va umumfan 

B) kulturologiya va tilshunoslik 

C) falsafiy va biologik 

D) madaniyatshunoslik va falsafiy 

 

31. Xususiy metodologiya deganda nimani tushunasiz? 

A) konkret fanlarning metodlari  

B) umumiy fanlarning metodlari  

C) falsafiy metodlar  

D) tajriba metodlari 

 

32. Etnografik metodlar qaysilar? 

A) sinxron 

B) tasvirlash, tasniflash 

C) statatistik 

D) transformatsion 

 



 

 

~ 252 ~ 

33. Etnopsixolingvistik metodlar qaysilar? 

A) diaxron 

B) tasviriy 

C) chog‘ishtirish  

D) assotsiativ eksperiment 

 

34. Lingvomadaniyatshunoslikning obyekti nima?  

A) til va nutqning o‘zaro munosabati 

B) madaniyat va tilning o‘zaro aloqasi 

C) til va jamiyatning o‘zaro aloqasi 

D) til va tafakkurning aloqasi 

 

35. Metaforalar nimani aks ettiradi? 

A) tarixiy qadriyatlarni 

B) fundamental madaniy qadriyatlarni  

C) urf-odatlar va an’analarni 

D) ma’no o‘zgarishini 

 

36. O‘xshatish nimaga xizmat qiladi?  

A) nutqning to‘liq va mazmundorligini ta’minlashga 

B) matnning butunligi va emotivligini ta’minlashga 

C) nutqning emotsional-ekspressivligi, ifodaliligi va 

ta’sirchanligini ta’minlashga  

D) matnning ifoda va mazmun motanosibligini ta’minlashga 

 

37. O‘xshatishlarning qanday turlari mavjud? 

A) badiiy o‘xshatishlar va obrazli o‘xshatishlar 

B) asliy o‘xshatishlar va tarjima o‘xshatishlari 

C) muallif o‘xshatishlari va erkin o‘xshatishlar 

D) individual-muallif o‘xshatishlari va umumxalq o‘xshatishlari 

 

38. Tilning paremiologik fondi nima?  

A) frazeologizmlar 

B) paronim so‘zlar 

C) maqol va matallar 

D) tasviriy vositalar 



 

 

~ 253 ~ 

39. Lakuna nima?  

A) matnda bo‘sh qolgan, tushib qolgan joy  

B) matndagi qora dog‘lar  

C) boshqa tilga qulay tarjima qilinadigan so‘zlar  

D) matnda bo‘sh qolgan, tushib qolgan joy  

 

40. Subyektiv lakunalar nimani aks ettiradi? 

A) turli lingvomadaniy jamoa vakillarining milliy-madaniy 

xususiyatlarini 

B) shaxsiy munosabatlarni 

C) madaniyatlararo muloqotni 

D) milliy mentalitetni 

 

41. Faoliyat-kommunikativ lakunalar nimani aks ettiradi? 

A) muomala madaniyatini  

B) turli faoliyatlarning o‘zaro aloqasida milliy-madaniy 

xususiyatlarni  

C) turli lingvomadaniy jamoa vakillarining milliy-madaniy 

xususiyatlarini 

D) shaxsiy munosabatlarni 

 

42. Etnografik lakunalar nimaga xizmat qiladi? 

A) milliy-madaniy xususiyatlarni tavsiflashga xizmat qiladi 

B) matnlarning xususiyatlarini tavsiflashga xizmat qiladi 

C) turli-tuman madaniyatlarning o‘ziga xosligini ko‘rsatib, 

maishiy hayot predmetlarini tavsiflashga xizmat qiladi 

D) xabarni ifodalashga xizmat qiladi 

 

43. Lakunalar ko‘proq qaysi sohada o‘rganiladi? 

A) tarixda 

B) sotsiolingvistikada 

C) kognitiv tilshunoslikda  

D) etnopsixolingvistikada 

 

44. Madaniy makondagi lakunalar nimani ifodalaydi? 

A) turli faoliyatlarning o‘zaro aloqasida milliy-madaniy 



 

 

~ 254 ~ 

xususiyatlarni  

B) muayyan xalqning madaniy qadriyatlari, milliy-mental 

farqlash tarzini namoyon etuvchi birlik 

C) madaniyat darajasini 

D) u yoki bu linvomadaniyat jamoasi vakillarining madaniy 

makon va ichki ko‘rinishni baholashdagi nomutanosiblikni  

 

45. Matniy lakunalar nimani ifodalaydi? 

A) matnlarning xususiyatlarini  

B) matndagi qora dog‘larni  

C) matnning yaratilishi va idrok etilishini 

D) diskursni 

 

46. Lingvomadaniyatshunoslikda matn qanday tushuniladi? 

A) diskurs 

B) yozma qayd 

C) muayyan xalqning madaniy qadriyatlari, milliy-mental 

farqlash tarzini namoyon etuvchi birlik 

D) xabar 

 

47.  Sakura, geysha, ikebana, sake qaysi madaniyat 

belgilarini assotsiatsiyalaydi?  

A) turk madaniyati 

B) yapon madaniyati 

C) koreys madaniyati 

D) xitoy madaniyati 

 

48. Spiker, kriket, shilling qaysi madaniyat belgilarini 

assotsiatsiyalaydi?  

A) ingliz madaniyati 

B) fransuz madaniyati 

C) nemis madaniyati 

D) ispan madaniyati 

 

 

 



 

 

~ 255 ~ 

49. Yaylov, qishloq, ariq, dehqon, cho‘l qaysi madaniyat 

belgilarini assotsiatsiyalaydi?  

A) Uzoq Sharq madaniyati 

B) G‘arb madaniyati 

C) Yaqin Sharq madaniyati 

D) O‘rta Osiyo madaniyati 

 

50. Palov, patir, belbog‘ qaysi madaniyat belgilarini 

assotsiatsiyalaydi?  

A) tojik madaniyati 

B) turkman madaniyati 

C) o‘zbek madaniyati 

D) qirg‘iz madaniyati 

 

51. Muqobilsiz leksika nima?  

A) turg‘un so‘zlar  

B) boshqa tilga bir so‘z bilan tarjima qilib bo‘lmaydigan so‘zlar 

C) boshqa tilga qulay tarjima qilinadigan so‘zlar  

D) o‘zlashmalar  

 

52. “Tulkiday ayyor”, “хитрый как лиса” (ruscha), “ as 

false as fox” (inglizcha) ifodalar qanday tasviriy vosita?  

A) o‘xshatish 

B) metafora 

C) metonimiya 

D) frazeologizm 

 

53. “Gapi uzilib qoldi”; “Gapi cho‘zilib ketdi” jumlalaridagi 

fe’llar qanday belgini namoyon qilgan? 

A) gapning ko‘pligi  

B) gapning qisqaligi  

C) gap ip, arqonga o‘xshatilgan 

D) gapning tushunarsizligi  

 

54. Qanday so‘zlarga ekzotik leksika deyiladi?  

A) muqobilsiz leksika 



 

 

~ 256 ~ 

B) muqobilsiz leksikaning boshqa tilga o‘zlashishi  

C) lakunalar 

D) realiyalar 

 

55. Ekzotizmlar va etnografizmlar nimaning ramzi sanaladi? 

A) urf-odatlarning ramzi 

B) diniy qarashlarning ramzi  

C) mentalitetning ramzi  

D) o‘zga madaniyatning ramzi 

 

56. “Bosh omon bo‘lsa, do‘ppi topilar” maqolida qanday 

realiya ishtirok etgan? 

A) bosh 

B) omon 

C) do‘ppi 

D) topiladi 

 

57. Tilning frazeologik fondi nima?  

A) madaniyat va mentalitetning qimmatli ma’lumotlar manbayi 

B) maqol va matallar majmuyi 

C) afsona va rivoyatlar manbayi 

D) matnlar fondi 

 

58. Frazeologizm nima?  

A) erkin birikma 

B) so‘z birikmasi 

C) ko‘chma ma’noli gap 

D) turg‘un birikma 

 

59. “Bir qarich” frazeologik birligi qaysi ma’noda 

qo‘llaniladi? 

A) “juda yosh, deyarli go‘dak” 

B) “qittak, ozgina” 

C) “juda qisqa, juda oz” 

D) “semiz” 

 



 

 

~ 257 ~ 

60. “Ko‘rpasiga qarab oyoq uzatmoq” frazeologizmi qaysi 

ma’noda qo‘llaniladi? 

A) “bo‘yi qisqa” 

B) “imkoniyatini hisobga olib ish tutmoq” 

C)  “ehtiyot bo‘lmoq” 

D) “rejali ish qilmoq” 

 

61.  Ingliz tilidagi Hope is poor man’s bread frazeologizmi 

o‘zbek tilidagi qaysi iboraga muqobil bo‘la oladi?  

A) umidi puchga chiqmoq  

B) xafsalasi pir bo‘lmoq  

C) tarvuzi qo‘ltig‘idan tushmoq 

D) noumid shayton  

 

62. Metafora yunonchada qanday ma’noni ifodalagan? 

A) o‘rin almashtirish 

B) ko‘chirish 

C) qayta nomlash 

D) ma’no torayishi 

 

63. J.Lakoff va M.Jonson tadqiqotida kognitiv metaforalar 

sifatida tahlil etilgan “pul, cheklangan zaxira, qimmatbaho 

buyum” nima? 

A) boylik 

B) makon 

C) vaqt 

D) sog‘lik 

 

64.  “Ramz” qanday tushuncha?  

A) o‘ziga xoslik 

B) obraz 

C) belgi  

D) ifoda 

 

65.  Etnomadaniy stereotip nima?  

A) biron bir xalqqa xos bo‘lgan umumiy xususiyatlar 



 

 

~ 258 ~ 

B) biron bir xalqqa xos bo‘lmagan xususiyatlar 

C) bir qancha madaniyatlarga xos bo‘lgan umumiy xususiyatlar 

D) urf-odat va an’analarning o‘xshashligi 

 

66.  Arxetip nima?  

A) individlar ongida paydo bo‘ladigan va madaniyatda 

tarqaladigan obraz 

B) individlar ongidagi obraz 

C) udumlar va rivoyatlar 

D) mifning bosh qahramoni 

 

67. Mifologema nima? 

A) mifning bosh qahramoni 

B) arxetip 

C) turg‘un obraz 

D) rivoyat 

 

68. Lingvomadaniyatshunoslik qaysi fanlar bilan bevosita 

aloqador? 

A) arxeologiya, tarix, psixolingvistika, manbashunoslik  

B) falsafa, mantiq, matnshunoslik, tilshunoslik 

C) ekologiya, siyosatshunoslik, madaniyatshunoslik 

D) etnolingvistika, etnopsixolingvistika, sotsiolingvistika, 

lingvomamlakatshunoslik 

 

69. Norma va qoidalar, inson hayotini tartiblovchi, hayot 

dasturini dasturlash qaysi madaniyat yo‘nalishida o‘z aksini 

topgan? 

A) muloqotli 

B) ma’naviy 

C) qadriyatli 

D) normativ 

 

70. “Madaniyat dialogi” ifodasi kimga tegishli?  

A) V.Bibler 

B) V.Vorobev 



 

 

~ 259 ~ 

C) V.Gumboldt 

D) Y. Stepanov 

 

71. Insonning jamiyatga, tarixga, san’atga va h.k.ga nisbatan 

qarashlari qaysi fanda o‘rganiladi? 

A) tilshunoslikda 

B) etnolingvistikada 

C) madaniyatshunoslikda 

D) sotsiolingvistikada 

 

72. Madaniyatning matnda aks etishi qaysi yo‘nalishiga xos? 

A) meta-madaniyatga 

B) germeneftikaga 

C) funksionistika 

D) sub-madaniyatga 

 

73. Meta-madaniyat deganda nima tushuniladi? 

A) alohida so‘z va guruhga ega madaniyat 

B) hammaga tanish madaniyat 

C) qayta qurib bo‘lmaydigan madaniyat 

D) bir madaniyatni tushuntirishda ikkinchisidan foydalanish, 

millatlarning o‘zaro muloqotga kirishishi 

 

74. Madaniyatning tilga ta’siri nimada o‘z aksini topadi? 

A) frazeologizmlarda, folklorda, matnlarda 

B) ijtimoiy hayotda, madaniyatda, muloqotda 

C) ma’naviy hayotda, madaniyatlararo muloqotda 

D) til birliklarida, nutq birliklarida 

 

75. “Mening tilim chegarasi millatim dunyoqarashinig 

chegarasini ifodalaydi” jumlasini qaysi olim 200 yil avval aytib 

o‘tgan? 

A) G.Gak 

B) V.Gumboldt 

C) A.M.Xaydegger 

D) V.N.Komissarov 



 

 

~ 260 ~ 

76. Alohida guruh tilining o‘ziga xosligini o‘rganadigan 

fanni aniqlang. 

A) etnolingvistika 

B) lingvokulturalogiya 

C) lingvomamlakatshunoslik 

D) sotsiolingvistika 

 

77. Insonga dunyo haqidagi eng ko‘p ma’lumotlar qaysi 

kanal orqali yetib keladi? 

A) simvol kanali orqali 

B) lingvistika kanali orqali 

C) adabiyot kanali orqali 

D) xabar kanali orqali 

 

78. “Madaniyat” so‘zining ma’nosi nima? 

A) tarbiya, o‘sish, kult 

B) kult, etiket, estetika 

C) tarbiya, hurmat, etika 

D) kult, estetika, kamtarlik 

 

79. “Sivilizatsiya” so‘zi qaysi tildan olingan? 

A) italyancha “civilis – fuqaro” so‘zidan 

B) yunoncha “civilis – fuqaro” so‘zidan  

C) lotincha “civilis – fuqaro” so‘zidan 

D) fransuzcha “civilis – fuqaro” so‘zidan 

 

80. Qaysi yo‘nalishda madaniyatga ma’lumotlarni yaratish, 

saqlash, uzatib berish vazifalarini bajaradigan tizim sifatida 

qaraladi? 

A) tasvirlovchi 

B) germenevtika 

C) tipologik 

D) informatsion 

 

 

 



 

 

~ 261 ~ 

81. S. Xantington nechta yirik sivilizatsiyani ajratadi? 

A) 8 ta: lotin-amerika, pravoslav-slavyan, hind, islom, yapon, 

konfutsiy, afrika g‘arb 

B) 6: islom, yapon, g‘arb, hind, koreys, lotin-amerika 

C) 3: g‘arb, yapon, slavyan 

D) 5: konfutsiy, hind, lotin-amerika, islom, afrika  

 

82. Til – bu… ? 

A) madaniyatning rivojlanishi 

B) tarbiya, rivojlanish 

C) jamiyatdagi o‘zgarishlar 

D) xalqning taraqqiyoti, ijodi natijasi 

 

83. Madaniyat bu…? 

A) yangiliklar tushunchasi va uning inson tushunchasidagi 

ishlovi 

B) ko‘p qirralik jamiyat 

C) tarbiya, rivojlanish, yer yuzidagi yaratilishi 

D) bu mustaqil yo‘nalishdagi termin 

 

84. Madaniyat – “ramziy borliq” ta’rifi kimga tegishli? 

A) V.Gumboldt 

B) G.Gak 

C) Y.M.Lotman 

D) A.A.Leontev 

 

85. Germenevtik nuqtayi nazarda madaniyatga qanday 

munosabat bildiriladi? 

A) madaniyatga faoliyat turi deb qaraladi  

B) madaniyatga inson ehtiyojlarini qondirish usuli sifatida 

qaraladi  

C) madaniyatga informatika sifatida qaraladi 

D) madaniyatga matnlarga qaralgandek munosabatda bo‘linadi  

  



 

 

~ 262 ~ 

86. “Insonnig faoliyati borliqning yangi – to‘rtinchi shakli 

bo‘lgan madaniyatni vujudga keltirdi” jumlasi qaysi muallifga 

tegishli?  

A) M.S.Kagan 

B) D.G. Malseva 

C) E.Sepir 

D) V.Bibler 

 

87. Madaniy sema nima? 

A) ma’no 

B) so‘zga nisbatan kichikroq va universalroq bo‘lgan semantik 

birliklar  

C) ko‘p ma’nolik 

D) qo‘shimcha ma’no 

 

88. Madaniy an’analar nima? 

A) universal semantik birliklar  

B) til va madaniyat 

C) ijtimoiy va madaniy merosning qimmatli elementlari 

majmuyi  

D)  kommunikatsiya 

 

89. Yapon madaniyatida qaldirg‘och qanday ma’noni 

anglatadi?  

A) umid 

B) omad  

C) jur’at 

D) vafosizlik 

 

90. “Mentalitet” so‘zi qaysi tildan olingan?  

A) yunoncha “mens, mentis – aql, idrok”  

B) lotincha “mens, mentis – aql, idrok”  

C) nemischa “mens, mentis – aql, idrok”  

D) ispanha “mens, mentis – aql, idrok”  



 

 

~ 263 ~ 

Submadaniyat nima?  

A) o‘zlashma madaniyat 

B) ommaviy madaniyat 

C) ikkinchi darajali, tobe madaniyat  

D) mayda millatlarning madaniyati 

 

91. Rus tilshunosligida konsept tushunchasi qachon va kim 

tomonidan ilmiy muomalaga kiritildi?  

A) XX asrning birinchi choragida S.Askoldov tomonidan 

B) XX asrning ikkinchi yarmida Ye. S.Stepanov tomonidan 

C) XX asrning oxirlarida V.V. Vorobev tomonidan 

D) XXI asrning boshida N. Ye. Shvedova tomonidan 

 

92. Konsept qaysi tildan olingan kalka? 

A) lotincha conceptus – «tushuncha»  

B) inglizcha conceptus – «tushuncha»  

C) fransuzcha conceptus – «tushuncha»  

D) nemischa conceptus – «tushuncha»  

 

93. Til qanday hodisa? 

A) tabiat hodisasi 

B) madaniyat va tabiat hodisasi  

C) madaniyat hodisasi 

D) ishlab chiqarish jarayoni 

 

94. I. Gerderning “Tilning kelib chiqishi haqida talqin” 

asarida inson faoliyatidagi qaysi asosiy hodisalar qayd qilingan? 

A) til, madaniyat, jamiyat va milliy ruh 

B) til va madaniyat 

C) til va jamiyat 

D) til va tabiat 

 

95. «Tilning ichki shakli – “xalq ruhi” va uning 

madaniyatining ifodasi» degan fikr kimga tegishli? 

A) F. de Sossyur 

B) Sh.Balli 



 

 

~ 264 ~ 

C) R.Yakobson 

D) V.Gumboldt 

 

96. “Til va madaniyat” masalalari bilan eng ko‘p 

shug‘ullangan tilshunos kim? 

A) A.Potebnya 

B) J.Vandriz 

C) E.Sepir 

D) Boduen de Kurtene 

 

97. “Kumulyativ” so‘zining ma’nosi nima?  

A) to‘plash, jamg‘arish”  

B) bo‘lish, ajratish  

C) tasniflash, turlash 

D) aniqlash, belgilash  

 

98. Til va madaniyat qaysi jarayonlarda o‘zaro aloqada 

bo‘ladi? 

A) assimilyatsiya va dissimilyatsiya 

B) kommunikativ, ontogenez, filogenez  

C) migratsiya va emigratsiya 

D) tillar va madaniyatlar aralashuvi 

 

100. Disfemizm qanday hodisa?  

A) ifodaga ijobiy yondashuv 

B) ifodaga salbiy yondashuv 

C) subyektiv munosabat ifodalash 

D) obyektiv munosabat ifodalash 

 

101. Evfemizm bu…? 

A) qo‘pol beadab so‘z 

B) ko‘chma ma’noli so‘z 

C) ibora 

D) yaxshi alomatli so‘z 

 

 



 

 

~ 265 ~ 

102. Olamning lisoniy manzarasi nima? 

A) lisoniy shakllarda muhrlangan bilimlar majmuyi 

B) lisoniy shakllardagi fikrlar majmuyi 

C) lisoniy tasvir  

D) matnlarning yaratilishi 

 

103. M. Xaydeggerning fikricha, olam manzarasi nima?  

A) olamning ko‘rinishi 

B) olamni manzaradek tushunish 

C) dunyo tasviri 

D) insonning umumiy bilimlari 

 

104. Gender nima?  

A) biologik jins 

B) erkak va ayol 

C) sotsio-madaniy kategoriya 

D) yosh differensiatsiyasi 

 

105. Lingvokulturema nima? 

A) lingvomadaniy birlik 

B) til birligi 

C) madaniy birlik 

D) madaniy fon  

 

106. Olamning lisoniy manzarasini yaratishda qaysi til 

birligi muhim rol o‘ynaydi? 

A) leksemalar 

B) fonemalar 

C) morfemalar 

D) frazeologizmlar 

 

107. “Lisoniy geshtaltlar” nazariyasi kim tomonidan ilgari 

surilgan? 

A) A.A.Leontev 

B) J.Lakoff 

C) Sh.Safarov 



 

 

~ 266 ~ 

D) M.S.Kagan 

 

108. Geshtalt nima? 

A) obraz, tuzilma, yaxlit shakl 

B) ko‘chma ma’no 

C) ifoda 

D) shakl va mazmun birligi 

 

109. Yaponiyada oq tulki nimani –anglatadi?  

A) uzoq umr 

B) omad va muvaffaqiyat 

C) to‘kin-sochinlik  

D) baxt-saodat 

 

110. Musichaday o‘shatishi qaysi so‘z bilan birikadi? 

A) qo‘rqoq 

B) ayyor 

C) beozor 

D) aqlsiz 

 

111. As false as fox o‘shatishi qanday tarjima qilinadi? 

A) tulkiday ayyor 

B) ayiqday besonaqay 

C) tulkiday yolg‘onchi 

D) qo‘yday yuvosh 

 

112. Ayiq qaysi xalqning totemi hisoblanadi?  

A) xitoy  

B) koreys  

C) hind  

D) yapon  

 

113. Yo‘lbars qaysi xalq madaniyatida harbiy jasorat ramzi 

sanaladi?  

A) turk madaniyatida 

B) arab madaniyatida 



 

 

~ 267 ~ 

C) koreys madaniyatida 

D) xitoy madaniyatida 

 

114. Turna qaysi xalqlarning an’analarida boylik va uzoq 

umrni anglatadi?  

A) turkiy xalqlar  

B) eroniy xalqlar  

C) koreys va xitoy xalqlari  

D) fransuz va nemis xalqlari 

115. Afrika madaniyatida oq rang nimani ifodalaydi? 

A) yaxshilikni 

B) neytrallikni 

C) yovuzlikni 

D) yomonlikni 

 

116. Nemis etnomadaniy stereotipi qanday xususiyat bilan 

tavsiflanadi?  

A) mas’uliyatsizligi bilan 

B) intizomliligi bilan 

C) betayinligi bilan 

D) ochiq qo‘lliligi bilan 

 

117. Yapon etnomadaniy stereotipi qanday xususiyat bilan 

tavsiflanadi? 

A) mehribonligi bilan 

B) shavqatliligi bilan 

C) qo‘polligi bilan 

D) sermulozamatliligi bilan 

 

118. Qozoq etnomadaniy stereotipi qanday xususiyat bilan 

tavsiflanadi? 

A) kam gapliligi bilan 

B) mehnatsevarligi bilan 

C) qaysarligi bilan 

D) tirishqoqligi bilan 

 



 

 

~ 268 ~ 

119. “Tabu” so‘zi qaysi tildan kelib chiqqan?  

A) arab tilidan 

B) ingliz tilidan  

C) xitoy tilidan 

D) tonga tilidan  

 

120. Qadimgi turkiy tilda “qatun” so‘zi qaysi ma’noda 

qo‘llanilgan? 

A) ayol 

B) malika 

C) cho‘ri 

D) uy bekasi 

 

 



 

 

~ 269 ~ 

KALIT 

 

1-B 25-C 49-D 73-D 97-C 

2-D 26-D 50-C 74-A 98-A 

3-B 27-C 51-B 75-B 99-B 

4-B 28-C 52-A 76-D 100-B 

5-C 29-A 53-C 77-B 101-D 

6-A 30-B 54-B 78-A 102-A 

7-D 31-A 55-D 79-C 103-B 

8-A 32-B 56-C 80-D 104-C 

9-A 33-D 57-A 81-A 105-A 

10-A 34-B 58-D 82-D 106-D 

11-B 35-B 59-A 83-C 107-B 

12-D 36-C 60-B 84-C 108-A 

13-D 37-D 61-D 85-D 109-C 

14-B 38-C 62-B 86-A 110-C 

15-D 39-A 63-C 87-B 111-A 

16-C 40-A 64-C 88-C 112-B 

17-B 41-B 65-B 89-D 113-D 

18-D 42-C 66-A 90-B 114-A 

19-B 43-D 67-A 91-C 115-B 

20-B 44-D 68-D 92-A 116-B 

21-A 45-A 69-D 93-A 117-D 

22-C 46-C 70-A 94-B 118-C 

23-A 47-B 71-C 95-A 119-D 

24-C 48-A 72-B 96-В 120-B 
 

  



 

 

~ 270 ~ 

 FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR RO‘YXATI 

1. Aksoy Ömer Asım. Atasözleri ve Deyimler Sözlüğü. 2. 

Deyimler Sözlüğü. –İstanbul: İnkilap Kitabevi, 1995. -1205 s. 

2. Baldinger K. Die Senasiologie. –Berlin: Akademie Verlag, 

1957. -178 s.  

3. Bekmurodov M. O‘zbek mentaliteti: jamoaviylik va 

individuallik nisbati // “Hurriyat” gazetasi, 2002-yil, 17-aprel.  

4. Canary D. J. & Hause K. S. Is there any reason to research 

sex difference in communication?// Communication Quarterly. Vol. 

41. 1993. –P. 129–144.  

5. Chomsky Noam. Aspects of the Theory of Syntax. –

Cambridge, MA: MIT Press, 1969. -261 p.  

6. Choi Jungeun. The Image of a Tiger As The National Symbol 

of Korean Culture // https://doi.org/10.24158/fik.2017.3.18. 

7. Chunli Yang. Cultural Differences on Chinese and English 

Idioms of Diet and the Translation // English Language Teaching. 

Vol. 3, №1. March, 2010. –P. 148-154. 

8. Clarke R. B. & Campbell D. T. A demonstration of bias in 

estimates of Negro ability // Journal of Abnormal and Social 

Psychology. Vol 51. 1955. –P. 585-588.  

9. Çoruhlu Yaşar. Türk Mitolojisinin ABC’si. –İstanbul: 

Kabalcı Yayınevi, 1999.  

10. Dadaboyev H., Usmanova Sh. Xorijiy sotsiolingvistika. 

O‘quv qo‘llanma. –Toshkent: Universitet, 2014. -138 b.  

11. Ekrem Sarıkçıoğlu. Din Fenomenolojisi (Dinlerin Mahiyeti 

ve Tezahür Şekilleri). Gözden Geçirilmiş ve Genişletilmiş 2. Baskı. 

–Isparta: Fakülte Kitabevi, 2011.  

12. Geertz C. The interpretation of culture. –New York: Basic 

Books, 1973. -473 p.  

13. Hall E.T. The hidden dimension. Garden City, NY: 

Doubleday, 1966.  

14. Hasegawa T., & Gudykunst W. B. Silence in Japan and the 

United States // Journal of Cross-Cultural Psychology. Vol. 29, 1998. 

–Р. 668–684.  



 

 

~ 271 ~ 

15. Hirsch E. D., Joseph F. Kett, Trefil J.. The New Dictionary 

of Cultural Literacy. –Boston, NY.: Houghton Mifflin Company, 

2002. 

16. Hofstede G. & Hofstede G. J. Cultures and organizations: 

Software of the mind (2nd ed.). –Boston: McGraw-Hill, 2004.  

17. Jacobson Esther. The Deer Goddess of Ancient Siberia. –

Leiden: Brill, 1993.  

18. Judith Martin, Thomas Nakayama. Intercultural 

communication in contexts. 5th ed. –New York: McGraw-Hill, 2010. 

-528 p. 

19. Katz D. & Braly K. W. Racial stereotypes of one-hundred 

college students // Journal of Abnormal and Social Psychology. Vol. 

28. 1933. –P. 280-290. 

20. Kindaichi H. The Japanese Language. –Tokyo, 1978. -256 

p. 

21.Klenberg O. Tensions Affecting International Understanding. 

–New York, 1950. 

22. Kuçkartayev İ. Özbeklerde Hitap Sözleri ve Hitap Kültürü // 

Uluslararası Dördüncü Türk Kültürü Kongresi Bildirileri. -Ankara, 

2000.  

23. Kuhn Thomas S. The Structure of Scientific Revolutions. 

50th anniversary. –Chicago: University of Chicago Press, 2012. -

264 p.  

24. Lakoff G., Johnson M. Metaphors we live. –Chicago: 

University of Chicago press, 2008. -256 p.  

25. Lakoff Robin. Language and The Women’s Place. –New 

York: Oxford University Press, 2004. -328 p.  

26. La Pierre R. T. Social forces type-rationalizations of group 

antipathy // Social Forces. Vol. 15. 1936. –P. 232-237.  

27. Lippman Walter. Public Opinion. –New York: Greenbook, 

2010. -218 p. 

28. Madayev O., Sobitova T. Xalq og‘zaki poetik ijodi. –

Toshkent.: Sharq, 2010. -208 b.  

29. Madon S., Guyll M. Ethnic and National Stereotypes: The 

Princeton Trilogy Revisited and Revised. Iowa State University. 

http://public.psych.iastate.edu/madon/katz.braly.replication.pdf 



 

 

~ 272 ~ 

30. Morsbach H. The importance of silence and stillness in 

Japanese nonverbal communication // A cross cultural approach. In 

F. Poyatos (Ed.). Cross cultural perspectives in nonverbal 

communication –Lewiston, NY: Hogrefe, 1988. –P. 201–215. 

31. Ögel Bahaeddin. Türk Mitolojisi. C. I. –Ankara: Türk Tarih 

Kurumu Basımevi, 1998.  

32. Pennebaker J. W., Mehl M.R., & Niederhoffer K.G. 

Psychological aspects of natural language use // Our words, our 

selves. Annual Review of Psychology. –№. 54. 2003. –P. 547–577. 

33. Qoraboyev U., Soatov G‘. O‘zbekiston madaniyati. –

Toshkent: “Tafakkur bo‘stoni”, 2011. -196 b.  

34. Radlov W. Das Kutadku Bilik des Yusuf Chass Hadschib 

aus Balasagun. –St-Petersburg, 1891-1910.  

35. Robins R. Н. General Linguistics. An Introductory Survey. 

–London: Routledge, 1989. -470 p.  

36. Roux Jean-Paul. Türklerin ve Moğolların Eski Dini. –

İstanbul: İşaret Yayınları, 1998. -303 s.  

37. Sapir E. Language: An introduction to the study of speech. –

New York: Harcourt, Brace and company, 1921. -258 p. 

38. Seyfeli Canan. Türk Mitolojisinde Hayvan Motifleri // Yol 

Bilim Kültür Araştırma. Sayi 23, Mayıs-Haziran 2003. 

39. Strauss W., & Howe N. Millennials and the pop culture. 

Great Falls, VA: Life Course Associates, 2006.  

40. Tannen Deborah. You Just Don't Understand: Women and 

Men in Conversation. –New York: William Morrow Paperbacks, 

2007. -342 p.  

41. Trudgill P. Sociolinguistics: An Introduction to Language 

and Society. –Harmondsworth: Penguin Books, 1995. –P. 62-83.  

42. Usmanova Sh. O‘zbekcha va koreyscha so‘zsiz muloqotning 

milliy-madaniy xususiyatlari // International Journal of Central 

Asian Studies. Vol.IX. – Seoul, 2004. –Б. 48-60. 

43. Usmanova Sh., Bekmuhammedova N., Iskandarova G. 

Sotsiolingvistika. O‘quv qo‘llanma. –Toshkent: Universitet, 2014. -

84 b. 

 



 

 

~ 273 ~ 

44. Usmanova Sh. Sharq mamlakatlari sotsiolingvistikasi. 

O‘quv qo‘llanma. –Toshkent: TDShI, 2016. -164 b. 

45. Usmanova Sh. Lakuna va uni tarjimada bartaraf etish 

yo‘llari // Sharq tarjimashunoslgi: tarixi, hozirgi kuni va kelajagi. –

Toshkent: ToshDSHI, 2016. 37-43.  

46. Usmanova Sh. Tarjimaning lingvomadaniy aspektlari. 

Darslik. –Toshkent: TDShI, 2017. -256 b.  

47. Usmanova Sh., Rixsiyeva G. Madaniyatlararo muloqot. 

O‘quv qo‘llanma.–Toshkent: TDShI, 2017. -160 b.  

48. Usmanova Sh. Symbols of Animal in Oriental Culture // 

Current Status and Tasks of East-West Culture Education. 5th 

International Conference of Korea Association of International 

Culture Exchange. Inha University – National Research Foundation 

of Korea, 2017. –P. 39-50.  

49. Usmanova Sh. Turkiy xalqlar va xitoy madaniyatida hayvon 

ramzlari // Uzbekistan-China: development of historical, cultural, 

scientific and economic relations. International scientific conference. 

November 18, 2017. -P. 79-85.  

50. Usmanova Sh., Mirsharipova B. Frazeologizmlarni 

tarjimada berish usullari // Лингвист. Илмий мақолалар тўплами. 

VI.–Тошкент: Akademnashr, 2017. –Б. 43-46.  

51. Vinay J.P., Darbelnet J. Stylistique comparee du fraiсais et 

de 1'anglais. –Paris, 1958. -331 p.  

52. Wood J. T. Gendered lives: Communication, gender and 

culture (11 th ed). –Boston: Cengage Learning, 2014. -341 p.  

53. G‘afurov I., O.Mo‘minov, N.Qambarov. Tarjima nazariyasi. 

–Toshkent: Tafakkur bo‘stoni, 2012. -216 b.  

54. Абдуваҳобова М. Аёллар вербал нутқининг лексик 

преференциялари (инглиз, итальян ва ўзбек фольклор 

матнлари асосида) // Ўзбек тили ва адабиёти. -№ 4. –Тошкент, 

2013. –Б. 97-100. 

55. Акиншина А. А. Стереотипы национальной культуры в 

межкультурном общении. –Н.Новгород: НГГУ, 2009.  

56. Алефиренко Н. Спорные проблемы семантики. –М.: 

Гнозис, 2005. -326 с.  



 

 

~ 274 ~ 

57. Алефиренко Н.Ф. Лингвокультурология. Ценностно-

смысловое пространство языка. Учебное пособие. –М.: Флинта, 

Наука, 2010. -224 c. 

58. Алишер Навоий. Ибратли ҳикоятлар ва хислатли 

ҳикматлар. Нашрга тайёрловчилар А.Тилавов, И.Сайдуллаев. –

Тошкент: “Sano-standart”, 2016. -520 б.  

59. Антипов Г. А., Донских O. А., Марковина И. Ю., 

Сорокин Ю. А. Текст как явление культуры. –Новосибирск: 

Наука; Сиб. отд-ние, 1989. -197 c. 

60. Апресян Ю.Д. Образ человека по данным языка // 

Избранные труды. Т. 2. –М.: Языки русской культуры, 1995. -

767 с.  

61. Аристотель. Риторика / Античные риторики. –М.: МГУ, 

1978. -352 c.  

62. Арнольд И.В. Лексикология современного английского 

языка. –М.: Флинта, 2012. -376 с.  

63. Арутюнова Н.Д. Метафора дискурс / Теория метафоры. 

–М.: Прогресс, 1990. –С. 5-32.  

64. Аскольдов, С. А. Концепт и слово [Текст] / С. А. 

Аскольдов // Русская словесность. От теории словес-ности к 

структуре текста. Антология. – М. : Academia, 1997. – С. 267–

280.  

65. Ахманова О.С. Словарь лингвистических терминов. –

М.: Советская энциклопедия, 1966. -608 с.  

66. Байбурин А. К. Семиотические аспекты 

функционирования вещей // Этнографическое изучение 

знаковых средств культуры. – Л.: Наука, 1989. –С. 63–88. 

67. Бархударов Л.С. Язык и перевод: Вопросы общей и 

частной теории перевода. – М.: Международные отношения, 

1975. -240 c.  

68. Бахтин Н. Б, Головко Е. В. Социолингвистика и 

социология языка: Учебное пособие. –СПб.: ИЦ «Гуманитарная 

Академия»; Изд-во Европейского университета в Санкт-

Петербурге, 2004. -336 с. 

69. Бенвенист Э. Общая лингвистика. –М.: Прогресс, 1974. -

448 c.  



 

 

~ 275 ~ 

70. Богин Г. И. Модель языковой личности в ее отношении 

к разновидностям текстов. Автореф. дис. … д-ра филол. Наук. –

Л., 1984. -38 c.  

71. Болдырев В.Е. Введение в теорию межкультурной 

коммуникации. Курс лекций. –М.: Русский язык, 2009. -141 c. 

72. Бубер М. Проблема человека. Перевод с немецкого. –

Киев: “Ника-Центр”, “ Вист-С”, 1998. -132 с.  

73. Булаховский Л.А. Введение в языковедение. –М.: 

УЧПЕДГИЗ, 1954. -177 с.  

74. Буслаев Ф. И. Русские пословицы и поговорки, 

собранные и объясненные. –М.: Русский язык, 1954. -176 с. 

75. Вайсгербер Й.Л. Родной язык и формирование духа. 

Пер. с нем., вступ. ст. и коммент. О.А.Радченко. –М.: 

Едиториал УРСС, 2004. -232 с.  

76. Верещагин Е.М., Костомаров В.Г. 

Лингвострановедческая теория слова. –М.: Русский язык, 1980. 

-320 с.  

77. Верещагин Е. М., Костомаров В. Г. Язык и культура. –

М.: Русский язык, 1990. -246 с. 

78. Винокур Г. О. Избранные работы по русскому языку. –

М.: Учпедгиз, 1959. –492 с.  

79. Влахов С., Флорин С. Непереводимое в переводе. –М.: 

Высш. шк., 1986. - 416 с. 

80. Воркачев С.Г. Лингвокультурология, языковая личность, 

концепт: Становление антропологической парадигмы в 

языкознании // Филологические науки. – 2001. – №1. – С. 64–72. 

81. Воробьев В.В. Лингвокультурология: теория и методы. 

Монография. – М.: Изд-во РУДН, 2008. -240 с.  

82. Гак В.Г. Сравнительная типология французского и 

русского языков. –Л.: "Просвещение", 1976. -286 с. 

83. Гердер И. Г. Идеи и философия истории человечества. –

М.: Наука, 1977. -705 с.  

84. Гумбольдт В. фон Избранные труды по языкознанию. –

М.: Прогресс, 1984. -400 c. 



 

 

~ 276 ~ 

85. Демьянков В.З. Понятие и концепт в художественном 

литаратуре и в научном языке // Вопросы филологии. –Москва, 

2001. -№ 1. –С. 35-47.  

86. Дорофеев Ю. Антропоцентризм в лингвистике и 

предмет когнитивной грамматики // 

http:www.Nbuv.Cov.ua/portal/Sog-Gum/ls 2008-17/dorofeev/pdf. 

87. Дьяконова Е.М. Текст и интерпретация текста. 

Психология и социология чтения в Японии // Япония: культура 

и общество в эпоху НТР. –М., 1985.  

88. Жўраев М., Саттиева Д. Ўзбек фольклорида ҳаёт 

дарахти. –Тошкент: Фан, 2010. -64 б.  

89. Зиямуҳамедов Ж. Ўрта аср Xитой новеллалари. –

Тошкент: ToшДШИ, 2010. 

90. Иванов А.О. Безэквивалентная лексика. Уч. пособие. – 

СПб.: Филол. фак. С.-Петерб. гос. ун-та, 2006. -192 c.  

91. Иванцова Е. В. О термине “языковая личность”: истоки, 

проблемы, перспективы использования // Вестник томского 

государственного университета, 2010. – № 4 (12). – С. 24–32. 

92. Искандаровa Ш. Ўзбек нутқ маданияти мулоқот 

шакллари: Филол. фанлари ном… дисс. автореферати. –

Самарканд, 1993.  

93. Караулов Ю. Н. Русский язык и языковая личность. –М.: 

Наука, 1987. -264 с.  

94. Каримов И.А. Юксак маънавият – енгилмас куч. –

Тошкент: Маънавият, 2008. -176 б. 

95. Кебайтули Гулибануму. Хитой ва ўзбек 

лингвомаданиятларида ҳайвон рамзларининг талқини // Шарқ 

машъали. No. 3-4. –Тошкент: 2015. –Б. 56-60.  

96. Красных В.В. Этнопсихолингвистика и 

лингвокультурология. –М.: Гнозис, 2002. -284 с. 

97. Комиссаров В.И. Теория перевода. –М.: Высш. 

шк., 1990. -253 c.  

98. Кордуэлл М. Психология А-Я. Словарь-справочник. –

М.: Фаир-пресс, 2000. -448 с.  



 

 

~ 277 ~ 

99. Лакофф Дж. Лингвистические гештальты / Дж. Лакофф 

// Новое в зарубеж. лингвистике. Вып. 10. Лингвистическая 

семантика. –М.: Прогресс, 1981. –С. 350–368. 

100. Лакофф Дж., Джонсон М. Метафоры, которыми мы 

живем (перевод Н.В. Перцова) // Теория метафоры. –М., 1990. –

С. 387-416.  

101. Латышев И. А. Семейная жизнь японцев. –М.: 

Наука, 1985. - 287 с. 

102. Латышев Л.К. Технология перевода: Учебное пособие 

по подготовке переводчиков (с немецкого языка). –М.: НВИ-

Тезаурус, 2000. -280 c.  

103. Леонтьев А.Н. Человек и культура. –М.: МГУ, 1961. -

115 c.  

104. Леонтьев А. А. Психология общения. –М.: Смысл, 

1999. -365 с.  

105. Лихачёв Д.С. Культура как целостная динамическая 

система // Вестник РАН. 1994. № 8. –С. 721-725.  

106. Лотман Ю. М. О двух моделях коммуникации в 

системе культуры // Semeiotike. - № 6. –Тарту, М.: ОГИ, 1971. -

536 с.  

107. Лотман Ю.М. Беседы о русской культуре: Быт и 

традиции русского дворянства. –СПб.: "Искусство-СПБ", 1994. 

-670 с.  

108. Лотман Ю.М. Семиосфера. –СПб.: "Искусство-

СПБ", 2000. -704 c.  

109. Малявин В. В. Китайская цивилизация. –М.: Изд-во 

«Астрель», 2000. 

110. Марковина И.Ю. Лакуны как инструмент описания 

специфики локальных культур // Проблемы организации 

речевого общения. –М., 1981. –С. 161-181.  

111. Маслова В.А. Связь мифа и языка // Фразеология в 

контексте культуры. –М., 1999. –C. 123-134.  

112. Маслова В. А. Лингвокультурология. Учебное пособие 

для студентов высших учебных заведений. –М.: Изд. Центр 

«Академия», 2001. -208 c. 

113. Маслоу А. Психология бытия. –М.: Baклер, 1997. -304 с.  



 

 

~ 278 ~ 

114. Маҳмуд Кошғарий. Туркий сўзлар девони (Девону 

луғотит турк). I. –Тошкент: ЎзФА, 1963. -499 б. 

 115. Маҳмудов Н. Семантико-синтактическая асимметрия 

в простом предложении узбекского языка: Дисс. ...док-ра 

филол.наук. –Ташкент, 1984. 

116. Маҳмудов Н. Тил. –Тошкент: Ёзувчи, 1998. -40 б.  

117. Маҳмудов Н. Тилнинг мукаммал тадқиқи йўлларини 

излаб...// Ўзбек тили ва адабиёти. –Тошкент, 2012. -№ 5. –Б. 3-

16.  

118. Маҳмудов Н., Худойберганова Д. Ўзбек тили 

ўхшатишларининг изоҳли луғати. –Тошкент: Маънавият, 2013. 

-320 б. 

119. Маҳмудов Н., Одилов Ё. Сўз маъно тараққиётида 

зиддият. Ўзбек тили энантиосемик сўзларининг изоҳли луғати. 

–Тошкент: “Akademnashr”, 2014. - 288 б. 

120. Мечковская Н. Б. Социальная лингвистика. I. 2 изд. –

М.: Аспект Пресс, 2000. -207 с.  

121. Мирзаев Н. Ўзбек зооантропонимлари // Ономастика 

Узбекистана. –Ташкент, 1989. –Б. 128-130.  

122. Мирзиёев Ш. Танқидий таҳлил, қатъий тартиб-интизом 

ва шахсий жавобгарлик – ҳар бир раҳбар фаолиятининг 

кундалик қоидаси бўлиши керак. –Тошкент: Ўзбекистон, 2017.  

123. Мирзиёев Ш. Ёркин ва фаровон, демократик 

Ўзбекистон давлатини биргаликда барпо этамиз. –Тошкент: 

Ўзбекистон, 2017. -56 б. 

124. Мирзиёев Ш. Қонун устуворлиги ва инсон 

манфаатларини таъминлаш – юрт тараққиёти ва халқ 

фаровонлигининг гарови. –Тошкент: Ўзбекистон, 2017. -48 б. 

125. Мирзиёев Ш. Буюк келажагимизни мард ва олижаноб 

халқимиз билан қурамиз. –Тошкент: Ўзбекистон, 2017. -488 б. 

126. Миртожиев М., Маҳмудов Н. Тил ва маданият. –

Тошкент: Ўзбекистон, 1992. -110 б.  

127. Миртожиев М. Ўзбек тили семасиологияси. –Тошкент: 

Мумтоз сўз, 2010. -288 б. 



 

 

~ 279 ~ 

128. Муравьев В.Л. Лексические лакуны (на материале 

лексики французского и русского языков). –Владимир, 1975. -

176 с. 

129. Мусаев Қ. Таржима назарияси асослари. Дарслик. –

Тошкент: Фан, 2005. -352 б.  

130. Нелюбин Л.Л. Толковый переводоведческий словарь. 

М.: Флинта: Наука, 2003. -320 с.  

131. Огурцова О.А. К проблеме лакунарности // 

Функциональные особенности лингвистических единиц: Сб. 

трудов Кубанского ун-та. Вып.3. Краснодар: Изд-во 

Кубанского ун-та., 1979. –С. 77–83.  

132. Панченко Н. Сравнение как средство дескрипции лжи 

и обмана // Основное высшее и дополнительное образование: 

проблемы дидактики и лингвистики. –Волгоград: ВГТУ, 2000. –

С. 138-143.  

133. Пиляцкин Б. Восточная и Южная Азия. –М., 1981. –C 

175–183.  

134.Пирматова М. Ундовлар ва гендер дифференциацияси 

// Ўзбек тили ва адабиёти. -№ 3. –Тошкент, 2013. –Б. 87-90.  

135. Потебня А.А. Слово и миф. –М.: Правда, 1989. -624 с.  

136. Потебня А.А. Символ и миф в народной культуре. –

М. : Лабиринт, 2000. -480 с. 

137. Раҳматуллаев Ш. Ўзбек тилининг фразеологик луғати. 

– Тошкент: Қомуслар Бош таҳририяти, 1993. -380 б.  

138. Раҳмон Н. Турк ҳоқонлиги. –Тошкент: Халқ мероси, 

1993.  

139. Сатторов М. Ўзбек удумлари. – Тошкент, 1993.  

140. Сафаров Ш. Когнитив тилшунослик. –Жиззах: 

«Сангзор» 2006. -91 б.  

141. Седов К.Ф. Дискурс и личность: эволюция 

коммуникативной компетенции. –М.: Лабиринт, 2004. -320 с.  

142. Сепир Э. Язык. Введение в изучение речи // Избранные 

труды по языкознанию и культурологии. –М.: Прогресс, 1993. -

656 с.  

143. Сидихменов В. Я. Китай: страницы прошлого. –

Смоленск: «Русич», 2000. 



 

 

~ 280 ~ 

144. Сирожиддинов Ш., Одилова Г. Бадиий таржима 

асослари. –Тошкент: Мумтоз сўз, 2011. -166 б. 

145. Слышкин Г.Г. От текста к символу. Лингвокультурные 

концепты прецедентных текстов в сознании дискурса. –М.: 

Academia, 2000. -128 с. 

146. Сорокин Ю.А. Стереотип, штамп, клише: К проблеме 

определения понятий // Общение: Теоретические и 

прагматические проблемы. –М., 1978. –С. 133-138.  

147. Сорокин Ю.А. Речевые маркеры этнических и 

институциональных портретов и автопортретов // Вопросы 

языкознания. 1995. -№ 6. 

148. Сорокин Ю.С. Лакуны как сигналы специфики 

лингвокультурной общности // Аспекты изучения текста. –М., 

1981. –С. 93-101. 

149. Степанов Ю.С. Французская стилистика. –М.: 

«Высшая школа» 1965. -294 с. 

150. Степанов Ю. С. Константы: Словарь русской культуры 

[Текст] / Ю. С. Степанов. – М.: Академический проект, 2004. -

991 с. 

151. Стернин И.А., Быкова Г.В. Концепты и лакуны 

//Языковое сознание: формирование и функционирование. –М., 

1998. –С. 55-56. 

152. Телия В.Н. Русская фразеология: семантический, 

прагматический и лингвокультурологический аспекты. –М.: 

Школа “Языки русской культуры”, 1996. -286 с. 

153. Тер-Минасова С. Г. Язык и межкультурная 

коммуникация. –М.: Slоvо, 2000. -624 с. 

154. Тэрнер В. Символ и ритуал. – М.: Наука, 1983. -277 c.  

155. Топоров В.Н. Миф. Ритуал. Символ. Образ: 

Исследованя в области мифопоэтического. –М.: Прогресс-

Культура, 1995. - 624 с. 

156. Уорф Б. Л. Отношение норм поведения и мышления к 

языку // Новое в зарубежной лингвистике. –Вып.1. –М.: 

Издательство иностранной литературы, 1960. -464 с. 



 

 

~ 281 ~ 

157. Усманова Ш. Маданиятлараро мулоқотда 

лакуналарнинг ўрни // Лингвист. Илмий мақолалар тўплами. V. 

– Тошкент: “Akademnashr”, 2013. –Б. 152-156.  

158. Усманова Ш. Этномаданий стереотипларнинг 

лингвомаданий таҳлили // Лингвист. Илмий мақолалар тўплами. 

VI. –Тошкент: “Akademnashr”, 2015. –Б. 120-122.  

159. Усманова Ш. Метафора ва унинг таржимада 

ифодаланиши // Таржима масалалари. Илмий мақолалар 

тўплами. 3 қисм. –Тошкент, 2015. –Б. 14-20.  

160. Усманова Ш. Оламнинг лисоний манзарасини 

яратишда ўхшатишларнинг ўрни // Sharqshunoslik № 1. –

Тошкент, 2015. –Б. 76-81.  

161. Усманова Ш. Хитой лингвомаданиятида тановул 

қилиш таомилининг ўзига хос хусусиятлари // 

Xitoyshunoslikning dolzarb masalalari: filologiya, falsafa, tarix, 

iqtisod va siyosat. XII ilmiy-amaliy konferensiya materiallari. 

Toshkent, TDShI, 2015- yil 28-noyabr. –B. 31-36.  

162. Усманова Ш. Турли лингвомаданиятларда 

эвфемизмларнинг ифодаланиши // Ўзбек тили ва адабиёти. – 

Тошкент, 2017. - № 3. – Б. 20-25.  

163. Усманова Ш. Жамият ва маданиятда эркак-аёл 

зиддияти // Илм сарчашмалари. –Урганч, 2017. -№ 8. – Б. 71-74. 

164. Усманова Ш. Қадимги Шарқ халқлари маданиятида 

аёлнинг ўрни // Аёл ва замон // Илмий-амалий конференция 

материаллари. –Тошкент: ТошДШИ, 2017. –Б. 137-140.  

165. Уфимцева Н. В. Структура языкового сознания 

русских: 70-е - 90-е годы // Этническое и языковое 

самосознание: Материалы конференции. –М., 1995. –С. 151-

154.  

166. Федоров А.В. Основы общей теории перевода 

(лингвистические проблемы). –М.: «Филология три», 2002. -416 

с.  

167. Филимонова Е. Н. Символика животных в переводных 

произведениях. «Священные» животные (на материале 

переводов с корейского и китайского языков) // Язык, сознание, 



 

 

~ 282 ~ 

коммуникация: Сб. статей / Отв. ред. В. В. Красных, А. И. 

Изотов. –М.: МАКС Пресс, 2004. –Вып. 26. –C. 51-82.  

168. Философский энциклопедический словарь. –М.: 

Советская энциклопедия, 1983. - 840 с.  

169. Форобий А. Фозил одамлар шаҳри. –Тошкент: Абдулла 

Қодирий номидаги халқ мероси, 1993. -222 б. 

170. Хайдеггер М. Время картины мира // Новая 

технократическая волна на Западе. –М., 1986. –С. 93-119. 

171. Хомский Н. Аспекты теории синтаксиса. –М.: МГУ, 

1972.  

172. Хроленко А.Т. Основы лингвокультурологии: Учебное 

пособие. Под ред. В.Д. Бондалетова. 5-е изд. –М. : Флинта: 

Наука, 2009. -184 с.  

173. Худойберганова Д. Матннинг антропоцентрик тадқиқи. 

–Тошкент: Фан, 2013. -136 б.  

174. Худойберганова Д. Лингвокультурология 

терминларининг қисқача изоҳли луғати. –Тошкент: “Turon 

zamin ziyo”, 2015. -41 б.  

175. Чернышова Л.А. Отраслевая терминология в свете 

антропоцентрической парадигмы. –М.: МГОУ, 2010.  

176. Шаклеин В.М. Лингвокультурология. Традиции и 

иновации. Монография. –М.: Флинта, 2012. -301 с.  

177. Шведова Н.Ю. Избранные работы. –М.: Языки 

славянской культуры, 2005. -640 с.  

178. Швейцер А.Д. Перевод и лингвистика. –М.: 

Воениздат, 1973. – 280 с.  

179. Шомақсудов А., Расулов И., Қўнғуров Р., Рустамов Ҳ. 

Ўзбек тили стилистикаси. –Тошкент: Ўқитувчи, 1983. 

180. Шомақсудов Ш., Шораҳмедов Ш. Маънолар махзани. –

Тошкент: ЎМЭ, 2001. -447 б.  

181. Этнопсихолингвистика. –М.: Наука, 1988. -190 с.  

182. Эшонқулов Ж. Фольклор: образ ва талқин. –Қарши: 

Насаф, 1999. -172 б. 

183. Ўзбек тилининг изоҳли луғати. II. - Тошкент: 

Ўзбекистон миллий энциклопедияси, 2006. -672 б. 



 

 

~ 283 ~ 

184. Қадимги ҳикматлар. –Тошкент: Ғ.Ғулом номидаги 

адабиёт ва санъат нашриёти, 1987. - 432 б.  

185. Қўчқортоев И. Абдулла Қаҳҳорнинг фразеологик 

маҳорати. Филол. фанлари номзоди ... дисс. –Тошкент, 1965. - 

222 б. 

186. Ҳожиев А. Тилшунослик терминларининг изоҳли 

луғати. –Тошкент: ЎзМЭ, 2002. -167 б.  

187.http://aykiriakademi.com/haber/haber-goster/227-turkiye-

de-kadin-acemisi-oldugumuz-bir-kelime 

188. http://www.azquotes.com/quote/702521 

189. http://www.biligbitig.com/2014/06/deniz-tanricasi-geyik-

tanrica-turk.html  

190. http://www.bilinmeyenturktarihi.com 

191. http://eksion.net/turk-mitolojisi-ve-tanricalar 

192. http://www.jasstudies.com 

193. http://newsgroups.derkeiler.com  

194. 

http://pantoproject.ru/articles/heavy_aquitard_hypothesis_and_theor

y 

195. http://symbolist.ru/animals 

196.http://tasavvufkitapligi.com/i/uploads/276191turk-kultur-

ve-edebiyatinda-geyik-motifi-ve-haza-destan-i-geyi.pdf  
 

  

  

 

  



 

 

~ 284 ~ 

MUNDARIJA 

Kirish......................................................................................... 3 

I BOB. TIL – MADANIYAT – INSON.................................. 5 

1-ma’ruza. Til, madaniyat, antropologiya va 

lingvomadaniyatshunoslik....................................................... 

 

5 

1.1. Til va madaniyat.................................................................. 5 

1.2. Madaniy antropologiya va lingvomadaniyatshunoslik........ 8 

2-ma’ruza. Antroposentrik paradigma va uning 

lingvomadaniyatshunoslik dagi o‘rni..................................... 

  

12 

2.1. Antroposentrik paradigma...................................................  12 

2.2. Lingvomadaniyatshunoslikning boshqa fanlar bilan 

aloqasi........................................................................................  

 

16 

3-ma’ruza. Lingvomadaniyatshunoslikning vujudga 

kelishi......................................................................................... 

 

21 

3.1. Lingvomadaniyatshunoslikning fan sifatida shakllanishi...  21 

3.2. Lingvomadaniyatshunoslikning tavsifi............................... 22 

3.3. Lingvomadaniyatshunoslikning asosiy yo‘nalishlari.......... 23 

3.4. Lingvomadaniyatshunoslik maktablari...............................  25 

4-ma’ruza. Lingvomadaniyatshunoslikning tadqiqot  

obyekti, predmeti, maqsadi va vazifalari............................... 

 

28 

4.1. Lingvomadaniyatshunoslikning tadqiqot obyekti............... 28 

4.2. Lingvomadaniyatshunoslikning predmeti........................... 29 

4.3. Lingvomadaniyatshunoslikning maqsadi va vazifalari....... 36 

5-ma’ruza. Lingvomadaniyatshunoslik metodologiyasi va 

metodlari................................................................................... 

 

40 

5.1. Fanlar metodologiyasi.........................................................  40 

5.2. Lingvomadaniyatshunoslikning metodlari..........................  42 

6-ma’ruza. Lingvomadaniyatshunoslikning asosiy 

tushunchaviy-terminologik apparati......................................  

 

45 

6.1. Lingvomadaniyatshunoslik tushunchalarining talqini........  45 

6.2. Lingvomadaniy konsept...................................................... 48 

II BOB. TIL VA MADANIYATNING O‘ZARO 

ALOQASI................................................................................. 

 

53 

7-ma’ruza. Madaniyat va uning o‘rganilishi......................... 53 

7.1.“Madaniyat” tushunchasi.....................................................  53 



 

 

~ 285 ~ 

7.2. Madaniyatshunoslikda madaniyatning o‘rganilishi............  57 

7.3. Madaniyat va inson.............................................................  61 

7.4. Madaniyat va tamaddun......................................................  63 

8-ma’ruza. Madaniyatlar tipologiyasi....................................  66 

8.1. Edvard Hall tipologiyasi..................................................... 66 

8.2. Erik Donald Xirsh tipologiyasi........................................... 69 

8.3. Girt Xofstede tipologiyasi................................................... 71 

9-ma’ruza. Til va madaniyatning o‘zaro aloqasi.................. 78 

9.1. Til va madaniyatning o‘zaro aloqasi................................... 78 

9.2. Olamning lisoniy manzarasi............................................... 86 

9.3. “Geshtalt” tushunchasi........................................................  90 

III BOB. LINGVOMADANIY BIRLIKLAR TAHLILI.....  94 

10-ma’ruza. Muqobilsiz leksika..............................................  94 

10.1. “Muqobilsiz leksika” tushunchasi..................................... 94 

10.2. Muqobilsiz leksikaning vujudga kelish sabablari............. 96 

10.3. Muqobilsiz leksikani tarjima qilish usullari...................... 97 

11-ma’ruza. Frazeologizmlarning lingvomadaniy tahlili.....  103 

11.1.Frazeologik birliklar haqida tushuncha.............................. 103 

11.2. Frazeologizmlarning milliy-madaniy semantikasi............ 106 

12-ma’ruza. O‘xshatishlarning lingvomadaniy tahlili.......... 117 

12.1. O‘xshatish va uning turlari................................................  117 

12.2. Turli lingvomadaniyatlardagi o‘xshatishlarning qiyosiy 

tahlili.......................................................................................... 

 

120 

13-ma’ruza. Metafora - madaniyat ko‘rsatkichi................... 127 

13.1. Metafora tildagi universal hodisa...................................... 127 

13.2. Metaforalar tahlili............................................................. 130 

14-ma’ruza. Evfemizm va disfemizm..................................... 135 

14.1. Evfemizm hodisasi............................................................ 135 

14.2. Evfemizmlarda madaniy o‘xshashliklarning aks etishi.... 136 

14.3. Evfemizmlarda madaniy farqlarning aks etishi................ 142 

14.4. Disfemizm hodisasi........................................................... 145 

15-ma’ruza. Lakuna va uni bartaraf etish yo‘llari............... 148 

15.1. “Lakuna” tushunchasi....................................................... 148 

15.2. Lakunalarning turlari........................................................ 151 

15.3. Lakunalarni bartaraf etish yo‘llari..................................... 155 

16-ma’ruza. Ramz – inson ruhiyatining tili........................... 159 



 

 

~ 286 ~ 

16.1. Ramzlarning vujudga kelishi............................................ 159 

16.2. Turli lingvomadaniyatlarda hayvon ramzlarining  

qiyosiy tahlili..............................................................................  

 

163 

16.3. Turli lingvomadaniyatlarda qush ramzlarining qiyosiy 

tahlili.......................................................................................... 

 

179 

16.4. Ranglarning ramziy ma’nolari.......................................... 186 

17-ma’ruza. Milliy madaniyatning stereotiplari................... 194 

17.1. “Stereotip” tushunchasi..................................................... 194 

17.2. Stereotip turlari................................................................. 196 

17.3. Stereotip yuzaga kelishining sabablari.............................. 200 

IV BOB. INSONNING TIL VA MADANIYATDAGI 

O‘RNI........................................................................................ 

 

204 

18-ma’ruza. Inson – milliy mentallik va til egasi.................. 204 

18.1. Inson – turli fanlarning tadqiqot obyekti........................... 204 

18.2. Lisoniy shaxs..................................................................... 208 

19-ma’ruza. Jamiyat, madaniyat va tilda erkak-ayol 

ziddiyati..................................................................................... 

 

213 

19.1. “Erkak – ayol” ziddiyati haqidagi qarashlar...................... 213 

19.2. Turkiy xalqlar madaniyatida “erkak” va “ayol” 

tushunchalari............................................................................... 

 

215 

19.3. Sharq xalqlari madaniyatida ayollarning mavqeyi............ 218 

20-ma’ruza. Gender kategoriyasi............................................ 222 

20.1. “Gender” tushunchasi........................................................  222 

20.2. Gender nazariyasi.............................................................. 223 

20.3. Erkaklar va ayollar nutqidagi gender tafovutlar................ 227 

Lingvomadaniy terminlar lug‘ati (Glossariy)........................ 236 

“Lingvomadaniyatshunoslik” fanidan test savollari............. 246 

Test savollarining javobi.......................................................... 269 

Foydalanilgan adabiyotlar ro‘yxati........................................  270 
 

 

 

 

 

 



 

 

SHOIRA USMANOVA 

 

 

 

LINGVOMADANIYATSHUNOSLIK 
 

Darslik 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Bookmany print” nashriyoti 

Nashriyot tasdiqnoma raqami № 022246. 28.02.2022-y. 

Bosishga ruxsat etildi: 19.12.2022. 

“Times New Roman” garniturasi. Qogʻoz bichimi: 60х84 1/16 

Nashriyot bosma tabogʻi 16,3. Shartli bosma taboq 16,7. 

Adadi 100 nusxa. ofset bosma usulida bosildi. 

Toshkent shahri, Uchtepa tumani, 22-mavze, 17-b uy. 

 

 

“BOOKMANY PRINT” MCHJ bosmaxonasida chop etildi. 

Toshkent shahri, Uchtepa tumani, 22-mavze, 17-b uy. 
 


